# उद्-कविता पर एक दृष्टि

('उदू - शायरी पर एक नजर' का हिन्दो-अनुवाद)

पहला भाग

मूल लेखक श्री कलीमुद्दीन अहमद अनुवादक प्रो॰ रामप्रसाद लाल

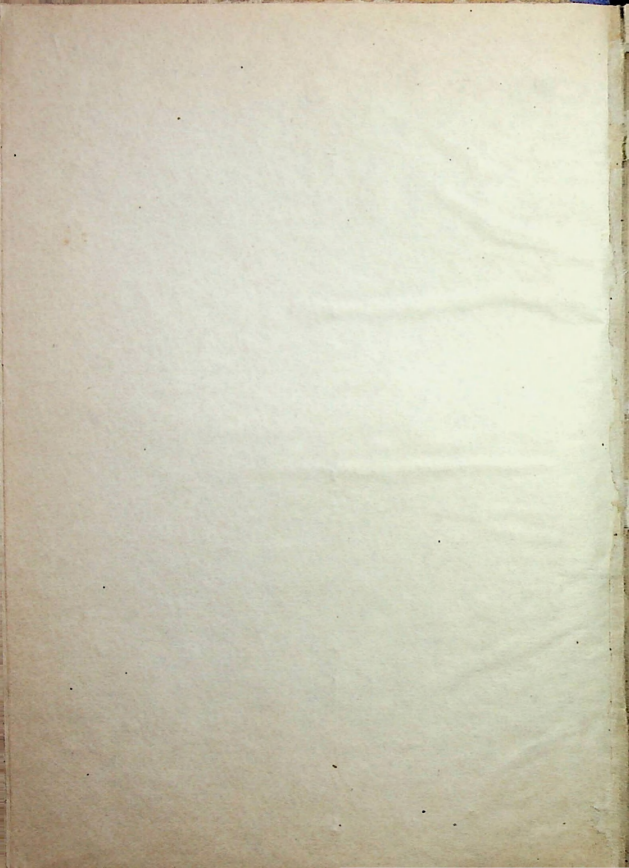


बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्



3.4

आगुतोष अवस्थी अध्यक्ष श्री नारायणेश्वर वेव देवाङ संगिति (ल.प्र.)



# उदूं-कविता पर एक दृष्टि

( 'उदू - शायरी पर एक नजर' का हिन्दी-अनुवाद )

पहला भाग

मूल लेखक श्रोकलीमुद्दीन अहमद

अनुवादक प्रो० रामप्रसाद लाल



बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् पटना

बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्

परना-द००००४ ( प्राह्यसंभिन्दी कि प्रमूह कि कि कि कि कि

© बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् प्रथम संस्करण, २००० शकाब्द १९०३; विक्रमाब्द २०३८; खीष्टाब्द १९८१

मूल्य : २० ६पये

and in the party stable

TEST

THE PH

मुद्रक : मुरलीघर प्रेस पटना-८०००६

#### वक्तव्य

यह सुयोग ही है कि रार्जीय टण्डन-जन्मश्रती-वर्ष में 'उदूँ-किवता पर एक दृष्टि' (भाग १) नामक ग्रन्थ विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् द्वारा प्रकाशित हो रहा है, यद्यपि यह लम्बे अरसे से मुद्रणा-धीन रहा है। उदूँ-भाषा विदेशी शब्दों (अरबी-फारसी) की प्रचुरता के बावजूद भारत की ही मिट्टी की खुगबू से पैदा हुई और परवान चढ़ी है। इसके साहित्य ने भारत के अन्तःकरण को उसी प्रकार व्यक्त एवं मुखरित किया है, जिस प्रकार अन्य भारतीय भाषाओं ने। विदेशी फारसी-लिपि के बावजूद यह भारत की मुख्य धारा से मिली-जुली रही है और इसने भारत के अपभ्रंश एवं देशज शब्दों को ही नहीं, बल्कि तत्सम-तद्भव शब्दों को भी प्रचुर संख्या में अपनाया है। और, भारतीय अन्तरात्मा से भी यह एकात्म रही है। भारत के स्वाधीनता-संग्राम में भी उदूँ-कविता (शायरी) और गद्य (नसर) ने स्तुत्य एवं अनुकरणीय योगदान किया है।

प्रत्येक भाषा में उदारता, सदाशयता, शालीनता, सहृदयता आदि सद्गुण सिन्नहित रहते हैं। और, हिन्दी-भाषा के सद्गुण इसकी व्यापकता से ही प्रत्यक्ष हैं। लिपि-भेद रहते हुए भी; हिन्दी-जगत् उदूँ भाषा को सदा अभिन्न मानता रहा है। हिन्दी के महामनीषी उन्नायक राजिष पुरुषोत्तमदास टण्डन जी ने बहुत पूर्व ही घोषित किया था: 'मेरे आगे संकुचित दृष्टि नहीं। उदूँ के कवियों ने हमारी सम्पत्ति बढ़ाई है। उससे हम अपने को अमीर ही बना सकते हैं।'

अन्यत्र उन्होंने कहा है: 'इतनी दूर एक-दूसरे से नहीं हुए हैं कि फिर मिलकर एक प्रवल धारा में परिणत हो, भारतवर्ष-भर को अपनी शक्ति से उर्वरा कर, सुसज्जित न कर दें। प्रतिभा÷ शाली किंव और प्रौढ़ लेखक हिन्दी और उर्दू की मिली हुई उस भाषा में भी वही शिवत उत्पन्न कर देंगे, जो सदा अपभ्रष्ट, किन्तु जीवित भाषाओं में मिलती आई है।'

परिषद् के प्राण-प्रतिष्ठापक निदेशक आचार्य शिवपूजन सहाय जी ने अप्रैल, १९५४ ई॰ में ही 'साहित्य' तैमासिक की सम्पादकीय टिप्पणियों में लिखा था: 'इस देश में हिन्दू और मुसलमान सदियों से साथ रहते आये हैं। सैकड़ों वर्षों से दोनों के बोलचाल की भाषा एक रही है। दोनों की भाषा में पहले केवल लिपि का ही भेद था। कई लेखकों और किवयों की उर्दू-रचनाएँ ऐसी हैं, जो अगर नागरी लिपि में लिख दी जायँ, तो मुहावरेदार सरल हिन्दी की ही एक गैली प्रतीत होंगी। लिपि की दीवार हटा देने पर बहुत-सी उर्दू की रचनाएँ हिन्दी की हो जाएँगी।

हिन्दी की सदाशयता के सम्बन्ध में आचार्य शिवजी ने घोषित किया था: 'वह (हिन्दी) सभी भाषाओं का फलना-फूलना देखकर सन्तुष्ट ही होगी। अन्त में हिन्दी की नेकनीयत ही फलेगी। किसी भाषा का अपकार उसके ध्यान में नहीं है। किसी भाषा से उसकी प्रतिद्वनिद्वता भी खहीं है।'

अतएथ हिन्दी का उर्दू-भाषा या साहित्य से अथवा किसी भी भाषा या साहित्य से कोई विरोध नहीं रहा है और न है। अँगरेजी-भाषा या साहित्य से भी भाषा या साहित्य के रूप में इसका कोई विरोध नहीं है। समन्वय एवं प्रेम के मार्ग से ही हिन्दी या कोई भी भाषा आगे बढ़ती और ज्यापक होती है। राजभाषा हिन्दी में भी उर्दू के 'वसूल' शब्द से 'वसूलीय' और 'भुगतान' शब्द से 'भुगतेय' जैसे पारिभाषिक शब्द बनाये गये हैं। 'भुगतान' और 'वसूल' शब्द तो। लिये ही गये हैं, अन्य बहुत-सारे उर्दू-शब्दों को भी हिन्दी-पारिभाषिक शब्दकोश में लेने में कोई कोताही नहीं की गयी है।

अँगरेजी एवं उद्दं के यशस्वी विद्वान् तथा आलोचक श्रीकलीमुद्दीन अहमद साहब की 'उद्दं-शायरी पर एक नजर' नामक उद्दं-पुस्तक उद्दं-जगत् में सुपरिचित है। उसीका अविकल् हिन्दी-अनुवाद उद्दं के सेवा-निवृत्त प्राध्यापक श्रीरामप्रसाद लाल ने किया है, जो परिषद् द्वारा प्रकाशित किया जा रहा है। परिषद् मूल लेखक एवं अनुवादक—दोनों का ही आभार सादर स्वीकार करती है। इसके पूर्वं भी परिषद् प्रो० लाल द्वारा अनूदित और श्रीकलीमुद्दीन अहमद द्वारा लिखित एक पुस्तक 'उद्दं-समालोचना पर एक दृष्टि' के नाम से प्रकाशित कर चुकी है, जो अतिशय लोकप्रिय एवं उपादेय मानी गई है। आशा है, उद्दं-किवता के सम्बन्ध में प्रस्तुत पुस्तक भी पूर्वं पुस्तक की भाँति ही, बिल्क उससे भी अधिक, लोकप्रिय तथा उपादेय सिद्ध होगी।

इस पुस्तक के प्रकाशन के साथ हम प्रकाशन में विलम्ब के लिए क्षमाप्रार्थी हैं। साथ ही, हम कृपालु पाठकों का अभिनन्दन भी करते हैं। हम आशा करते हैं कि उर्दू-गद्य-साहित्य के सम्बन्ध में भी हिन्दी में ग्रन्थ लिखा जायगा और ऐसा ग्रन्थ सुलभ होने पर परिषद् उसे भी प्रकाशित करने का प्रयास करेगी। यों गद्य-साहित्य की अनक विधाएँ हैं, जिन पर पृथक्-पृथक् ग्रन्थ अपेक्षित हैं।

हमें यह सूचित करते हुए हर्ष हो रहा है कि विद्वान् लेखक तथा अनुवादक की 'उदूँ-कविता पर एक दृष्टि' (भाग २) भी मुद्रणाधीन है, जिसे शीघ्र ही प्रकाशित करने का प्रयास परिषद् द्वारा किया जा रहा है।

बिहार-राष्ट्रमाषा-परिषद् श्रावण-शुक्ला सप्तमी, २०३८ वि० ७ अगस्त, १९८१ ई०

रामदयाल पाण्डेय उपाध्यक्ष सह-निवेशक



प्रो० कलीमुद्दीन अहमद

जन्म-स्थान : खाजेकलाँ, पटना; जन्म-तिथि : १४ सितम्बर, १९०९; प्रारम्भक शिक्षा : परम्परागत रूप में, माध्यमिक शिक्षा ऐंग्लो अरिवन्द स्कूल, पटना सिटी, तत्पश्चात् पटना कॉलेज । सन् १९२८ ई० में पटना विश्वविद्यालय से अँगरेजी में बी० ए० (ऑनर्स) तथा सन् १९३० ई० में उसी विश्वविद्यालय से अँगरेजी में एम० ए०; विहार-सरकार की राज्य-छात्रवृत्ति प्राप्त; सन् १९३२ ई० में कैम्ब्रिज विश्वविद्यालय से अँगरेजी में ट्राइपॉस; सन् १९३३ ई० में मॉडर्न लैंग्वेजेज ट्राइपॉस ।

अगस्त, १९३३ ई० में पटना कॉलेज में अँगरेजी के सहायक प्राध्यापक; जून, १९६६ ई० में प्राध्यापक; सन् १९४७ ई० और पुनः सन् १९५० ई० में दो बार उपिक्षा-निदेशक के पद पर नियुक्ति; सन् १९५२ ई० में पटना कॉलेज के प्राचार्य; सन् १९५८ ई० में विहार के लोकशिक्षा-निदेशक। इस पद पर रहते हुए दो बार भागलपुर विश्वविद्यालय के कुलपित के पद पर स्थानापन्न रूप से कार्य।

सन् १९६४ ई० के अक्टूबर से सन् १९६७ ई० के सितम्बर तक बिहार माध्यमिक परीक्षा-बोर्ड के अवैतिनक अध्यक्ष; सन् १९६७ ई० के १४ सितम्बर को राजकीय सेवा से निवृत्ति, तत्पश्चात् कई राजकीय एवं अराजकीय संस्थाओं में रहकर योगदान; सन् १९७३ ई० में गालिब-पुरस्कार से पुरस्कृत; सन् १९७४ से १९७९ ई० तक 'अँगरेजी-उर्दू-शब्दकोश' के प्रधान सम्पादक; सन् १९७६ ई० में हिन्दी-उर्दू-सिमिति, लखनऊ (उ० प्र०) द्वारा उर्दू-पुरस्कार प्राप्त; १७ जून, १९८० से बिहार उर्दू-अकादमी के उपाध्यक्ष; १५ नवम्बर, १९८० से 'उर्दू-अँगरेजी-शब्दकोश' के प्रधान सम्पादक के रूप में कार्यरत।

रचनाएँ - डॉ॰ अजीम्हीन अहमद की सभी रचनाओं के संग्रह 'गूले-नगमा' का प्राक्कथन-लेखन, सन् १९३९ ई०; 'उदू-शायरी पर एक नजर' (दो जिल्दों में) क्रमशः सन् १६५२ तथा सन् १९५६ ई०; 'उदू-तनकीद पर एक नजर', सन् १९४२ ई॰ ('उर्दू-समालोचना पर एक दिष्ट' के नाम से हिन्दी-अनुवाद वि॰ रा॰ परिषद द्वारा प्रकाशित); 'उर्दू-जबान और फने दास्तांगोई', सन् १९४४ ई०; 'लुके टियस' (Lucretius) (सन् १९४६ ई.); 'साइको-एनेलिसिस ऐण्ड लिट्ररी क्रिटिसिज्म' (सन् १९४७ ई०); 'सोखन हाय गुपतनी' (सन् १९४५ ई०); 'दीवाने-जहाँ' (ले० वेनी नारायण) का सम्पादन (सन् १९५९ ई०); 'तजिकरे शोरिश' और 'तजिकरे इश्की' (सन् १९६२ ई०); स्व० प्रो फजलूर रहमान के निबन्धों का संग्रह 'चार मोकाले' (सन् '६१ का सम्पादन); 'बलवले' (हकीम फहीमुद्दीन अहमद की गजलों और नज्मों के संग्रह 'मजमुआ' का सम्पादन); 'अमली तनकीव' (सन् १९६३ ई.), 'गुलजारे इब्राहीम' (दो खण्ड, कविता-संग्रह) का सम्पादन, सन् १९६८ और १९७२ ई॰; 'वयालीस नज्में' (स्वरचित, १९६५ ई॰); 'पच्चीस नज्में' (स्वरचित, १९६३ र्ड.); 'अपनी तलाश में' (सन् १९७८ ई०); 'दीवाने-जोशिश' (सन् १९७७ ई०); 'कुल्लियात शाद अजीमावादी' (सन् १९७५ ई॰, तीन जिल्दों में सम्पादन); 'काजी अब्दल बदद के मोकालात' (निबन्धों) का सम्पादन (पाँच जिल्दों में, सन् १९७७ ई.); 'अदबी (साहित्यिक) तनकीद के उसूल' (सैयदैन मेमोरियल लेक्चर्स, सन् १९७७ ई ); 'मेरी तनकीद: एक बाजगीद' (खुदाबख्श तीसीयी खुतबात, सन् १९७८ ई०); 'कदीम मगरवी तनकीद' (सन् १९७९ ई०) — उत्तरप्रदेश उर्दू अकादमी द्वारा आयोजित; 'इकबाल: एक मुताला' (अध्ययन) (सन् १९७९ ई०); 'ग्लॉसरी ऑव लिटररी टर्मां।

The state of the s

The state of the s

राजी तम प्रकार में जी कर करते हैं कि जी उन्हार की में कर है जो है जो

A PROPERTY OF THE PROPERTY OF

CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

## विषय-सूची

| शामुख  १. प्राक्कथन  २. प्रस्तावना   | •••• | १—४<br>५—१५<br><b>१</b> —६१ |                    |      |              |
|--------------------------------------|------|-----------------------------|--------------------|------|--------------|
|                                      |      |                             | ३. गज्ल-विता       | •••• | £29 <b>9</b> |
|                                      |      |                             | ४. मीर, ददं, सौदा, | •••  | 9:0-9:0      |
| ५. जीक, गालिब, मोमिन                 | **** | 935-963                     |                    |      |              |
| ६. क्सीदा, हजो                       | •••• | 908-999                     |                    |      |              |
| ७. मसनवी                             | •••  | 997-700                     |                    |      |              |
| <ul><li>मीरहसन, हाली</li></ul>       | •••• | २०५                         |                    |      |              |
| ९. मसिया, अनीस                       | •••• | 280-248                     |                    |      |              |
| १०. अनीस व दबीर                      | •••• | २४४—२७४                     |                    |      |              |
| ११. विविध विधाएँ                     | **** | २७६—२८०                     |                    |      |              |
| १२ पूर्णाहुति                        | •••• | 7=१-7=3                     |                    |      |              |
| परिशिष्ट (नज़ीर अकबराबादी)           | •••  | 7=8-\$90                    |                    |      |              |
| सन्दर्भ-संकेत                        | **** | 395-328                     |                    |      |              |
| नामानुक्रमणी तथा ग्रन्थ-नामानुक्रमणी | **** | 374                         |                    |      |              |

Stor P 41 1.2 ar to 3 E 3 11 ----

### आमुख

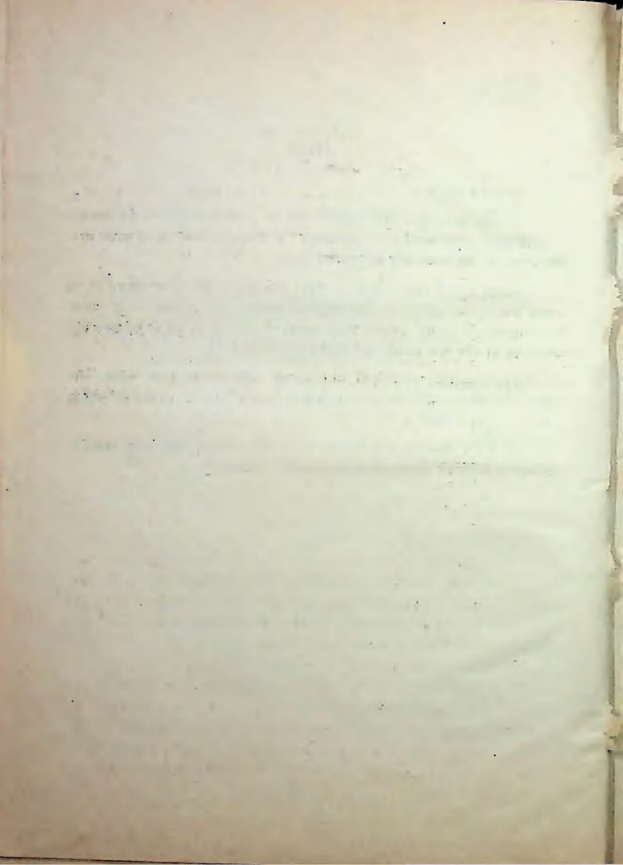
आर्नल्ड ने कहा है:

"सर्वोत्तम काव्य-रचना—हमें चाह है तो इसी की - सर्वोत्तम काव्य में एक दैवी चमत्कार है, जिससे हमारी दुनिया बनती है, जो हमारा सहारा भी है और हमारे आनन्द का कारण भी— और यह सहारा, यह आनन्द और कहीं मुयस्सर नहीं—

इसलिए जरूरी है कि जब हम शेर (किवता) पढ़ें तो हमें अच्छाई का एहसास हो, जो वास्तव में महान् तथा उदात्त है और जो शक्ति तथा प्रसन्नता का उद्गम-स्थान है, उसका जीवन्त एहसास हो और यह एहसास हमेशा स्थायी रहे, और हम जो कुछ भी पढ़ें उसके सही मूल्य-महत्त्व की जाँच-परख इस जीवन्त एहसास की कसौटी पर करें।"

अगर आप आर्नेल्ड की बातों को ध्यान में रखें — और इन बातों को कविता और साहित्य का अध्ययन करते समय बराबर ध्यान में रखना चाहिए — तो जो बातें मैंने कही हैं, उन्हें आप अनोखी न समझेंगे।

इस किताब में — और दूसरी किताबों में भी मेर। 'अन्दाज़े नज़र' सारे 'जमाने से जुदा' नहीं है, लेकिन इसे मानने-न-मानने का आपको पूर्ण अधिकार है।



## सन्दर्भ-संकेत

### आनंत्ड की पूरी इवारत यह है:

"We should conceive of poetry worthily, and more highly than it has been the custom to conceive of it. We should et to the state of conceive of it as capable of higher uses, and called to higher destinies, than those which in general men have assigned to it hitherto. More and more mankind will discover that we have to turn to poetry to interpret life for us, to console us. to sustain us Without poetry, our science will appear incomplete, and most of what now passes with us for religion and philosophy will be replaced by poetry. Science, I say, will appear incomplete without it. For, finely and truly does Wordsworth call poetry "impassioned expression which is in the countenance of all science"; and what is a countenance without its expression. Again, Wordsworth finely and truly calls poetry "the breath and finer spirit of all knowledge": our religion, parading evidences such as those on which the popular mind relies now; our philosophy. pluming itself on its reasonings about causation and finite and infinite being: What are they but the shadows and dreams and false shows of knowledge? The day will come when we shall wonder at ourselves for having trusted to them, for having taken them seriously; and the more we perceive their hollowness, the more we shall prize "the breath and finer spirit of knowledge" offered to us by poetry.

But if we conceive thus highly of the destinies of poetry, we must also set our standard for poetry high, since, poetry, to be capable of fulfilling such high destinies, must be poetry of a high order of excellence. We must accustom ourselves to a high standard and to a strict judgment. Sainte-Beuve relates that Napoleon one day said, when something was spoken of

in his presence as a Charlatan: "Charlatan as much as you please; but when is there not Charlatanism?"-"Yes", answers Sainte-Beuve, "In politics, in the art of governing mankind, that is perhaps true. But in the order of thought, in art, the glory, the eternal honour is that Charlatanism shall find no entrance; herein lies the inviolableness of the noble portion of human being." It is admirably said, and let us hold fast to it. In poetry, which is thought and art in one, it is the glory, the eternal honour that Charlatanism shall find no entrance, that this noble sphere is kept inviolate and inviolable. Charlatanism is for causing or obliterating the distinctions between excellent and inferior, sound and unsound or only half-sound, true and untrue or only half-true. It is Charlatanism, conscious or unconscious, whenever we confuse or obliterate these. And in poetry, more than anywhere else, it is unpermissible to confuse or obliterate them. For in poetry the distinction between excellent and inferior sound and unsound or only half-sound, true or untrue or only halftrue, is of paramount importance. It is of paramount importance because of the high destinies of poetry. In poetry, as a criticism of life under the conditions fixed for such a criticism by the laws of poetic truth and poetic beauty, the spirit of our race will find, we have said, as time goes on and as other helps fail, its consolation and stay. But the consolation and stay will be of power in proportion to the power of the criticism of life. And the criticism of life will be of power in proportion as the poetry conveying it is excellent rather than inferior, sound rather than unsound or half-sound, true rather than untrue or half-true.

The best poetry is what we want, the best poetry will be found to have a power of forming, sustaining, and delighting us as nothing else can.......

Yes; constantly, in reading poetry, a sense for the best, the

really excellent, and of the strength and joy to be drawn from it, should be present in our minds and should govern our estimate of what we read."

[ Matthew Arnold: The Study of Poetry ]

I for TH BESIDE

#### २. इकवाल:

उसका अन्दाज़े नज़र अपने ज़माने से जुदा उसके अहवाल र से महरम अनहीं पीराने द-तरीक प

ST COLOR STORY AND ADDRESS OF THE STREET OF THE STREET STORY

to a riber free & wherear a police of the contract of the cont

or the control of the

the second of the second secon

जात को है। के कोडता और शक्त को के कार्यों की कृषि कर्रायों की नहिंद मिन्न हो, को नक्षण कर के निक्ष प्रान्थ्यों के वस मोत्र किया को प्राप्त को प्राप्त के किया के किया के प्राप्त की प्राप्त के स्थित को प्राप्त की कर विकास कि साथ कार्य कार्य कर के किया स्वाप्त की कर कर कर कर कर

to married the Transfer in come the constant with the

the state of the second state of the second state of the second s

१. देखने-समझने का ढंग। २. हालतें, दशाएँ । ३. अवगत, अभिज, जानकार। ४. बूढ़े तीन। ५. तथ, रास्ता, सूज़ी-परम्परा वा पढति।

#### प्राक्कथन

### \*बेयावरेद गर ईंजा बवद ज्बांदाने, ग्रोबे शह सुख़न हाय गुप्तनी दारद।।

उद में आलोचना की कला सही अर्थ में अभीतक उनका ( की तरह ) अप्राप्य है। इस अभाव का एक बहुत बड़ा कारण यह है कि हमारी भागा में लिलत कलाओं के महत्त्व और उनकी तात्त्विकता की बहुत उपेक्षा की गई है। फारमी-कविता के अन्धानुकरण तथा बहुजाद<sup>२</sup>-वोमानी के शिष्यत्व में इस बात की ओर बिल्कुल ध्यान नहीं दिया गया कि फारसी कलाओं की जहें जिस जमीन में धँसी हुई हैं, उनकी डालियाँ जिस वायुमंडल में हुमी हैं, वह हिन्दस्तान के वायमण्डल और यहाँ की मिट्टी से बिल्कुल भिन्न हैं। फ़ारसी-कविता ने भी अपना पिगल, छन्द और काव्य-रूप इत्यादि अरबी भागा से ग्रहण किये हैं। लेकिन ईरानी प्रतिभा ने उनमें इतना परिवर्त्तन-परिवर्द्ध न किया, उन्हें ईरानी दर्शन, ईरानी विचारधारा, ईरानी सभ्यता के रंग में इतना डबो दिया कि उनका माहौल बदल गया। मौलिक उद्भावनाओं ने उनके संगीत में भी विशिष्ट फारसी रंग उत्पन्न कर दिया। अरबी सभ्यता और भाषा के जो प्रभाव ईरानी जीवन पर पड़े, वे फ़ारसी-साहित्य में स्पष्ट रूप से वर्त्त मं न हैं, किन्तु उनकी प्रकृति ही मानों बदल गई है। इसी प्रकार 'हान', 'सु'ग' और 'मिंग'-युग के चीनी चित्रकारों से ईरानी चित्रकारी ने वहत-कुछ सीखा, लेकिन वहाँ भी ईरानी रंग अन्य तत्त्वों से बढ़-चढ़कर रहा । इसके विपरीत उर्दू-कवियों ने फारसी-कविता को हु-ब-हू अपनी भाषा में उतार लिया। इनकी कला अनुवादक की कला है, कवि की नहीं। परिणाम यह हुआ कि भारत की इस विदेशी मिट्टी में उस प्रकार की फारसी-कविता की जड़ें सूख गईं, यहाँ के वायुमण्डल में उसकी पत्तियाँ मुरझा गईं; कविता का ढाँचा तो वही रहा, लेकिन उसकी आत्मा के प्राण-पत्ते हु गये। आश्चर्य है कि उर्दू के कवियों ने अरबी-कविता का अनुकरण नहीं किया; क्योंकि अरबी-कविता में अनुभूतियों की नवीनता, कल्पनाओं की प्रफुल्लता, भावनाओं की तात्त्विकता और वैयक्तिक विशेषताएँ अपेक्षाकृत फारसी से अधिक हैं। किन्तु, अधिक सम्भव था कि हमारी अनोखी प्रतिभा उसे भी वैसे ही मुदी माहौल में परिणत कर देती।

किसी सभ्यता में आलोचना के सही मापदण्ड को बनाये रखने के लिए आवश्यकता इस बात की है कि कविता और अन्य ललित कलाओं की ऐसी प्रचुर निधि मौजूद हो, जो आलोचक के लिए पथ-प्रदर्शक बन सके, किन्तु कविता कविता हो, न कि शाब्दिक कृतिमता की भरमार, चित्रकारी भावनाओं का चित्रण हो, न कि मात्र सुशोभन श्रुंगार; कविता आलोचना का अनुसरण

<sup>\*</sup> यहाँ कोई (मेरी) भाषा समझनेवाला हो तो उसे बुला लाओ; इस नगर का यात्री कुछ कहने योग्य बातें कहना चाहता है।

१. एक काल्पनिक पक्षी, जो सदा गुप्त रहता है, २.-३. ईरान के नामी चित्रकार।

नहीं करती प्रत्युत आलोचना कविता की आभारी होती है। आलोचक लित-कलाओं की खूबियों से प्रभावित होकर अपनी आवेगपूर्ण अनुभूतियों से कला के सिद्धान्त ग्रहण करता है। 'अरस्तू' की मान्यताएँ इतनी गृढ़ और व्यापक इसलिए हैं कि उसके सामने यूनानी कविता तथा ड्रामा के ऐसे उच्च कोटि के तथा दुर्लंभ नम्ने चर्ता मान थे, जो यूनानी कवियों की सर्वोत्तम भावनाओं एवं कल्पनाओं को पूर्ण रूप से प्रतिविभ्वित करते हैं। यदि आलोचक प्रखर बुद्धि-वाला तथा मेधावी व्यक्ति न हो नो उसे 'सोफोक्लीज' के नाटकों और 'अमानत' की 'इन्द्रमभा' में एक ही प्रकार का गीन्दर्य दिखाई पड़ेगा। अच्छे आलोचक का भावक होना अनिवार्य है। उसे मेधा और वाद्धिनता की देन मिलती है; वह खण्ड सत्य तथा पूर्ण सत्य, अध्ययन-प्राप्त ज्ञान तथा सहज ज्ञान में भेद कर सकता है। वह विभिन्न अनुभवों और प्रभावों के उन तत्त्वों में, जो एक-दूसरे के सदृण हों, संतुलन कर सकता है। तात्त्विक आवेगों की सही अभिव्यंजना उसके स्नायुमण्डल में उथल-पुथल मचा देती है, किन्तु कृदिम भावनाओं की खाका-कशी उसकी रगों को सर्द वो शिथिल छोड़ देती है। उसे महत्त्वपूर्ण और आधारभूत विचारों तथा भावनाओं से दिलचस्पी होती है। 'अरस्तु' में थे सारी खू विया प्रचुर मावा में मौजूद थीं।

अगर किसी भाषा में किवता का मानक ऊँचा न हो तो उसके आलोचक का कार्य-क्षेत्र भी अनिवार्य रूप से सीमित हो जायगा। उसकी दृष्टि खण्ड सत्य पर पड़ेगी और वह उन्हों को काव्य-साँण्ठव समझेगा और सतही गुण-दोप की खोज में रहेगा। वह किव-विशेष की रचना को जीवन्त तथा प्रचलित भाषा की कसौटी पर न परखकर प्राचीन किवयों के काव्य-संग्रहों में भी निर्थंक और निष्प्राण प्रमाणों की खोज करेगा। घिसे-पिटे तथा शैंदी हुई बंदिशों और रचनाओं में शब्दों की विलक्षणता अथवा रूपकों का अनोखापन उसके लिए तूर पहाड़ पर परमात्मा के आलोक-दर्शन के समतुल्य होंगे। वह कृतिमता और शाब्दिक नटवाज़ी का पुजारी हो जायगा। उसे सहज-स्वाभाविक प्रचलित भाषा से घृणा होगी, लेकिन अत्युक्ति उसे किवता की पराकाण्टा जान पड़ेगी।

यदि यह रोग आलोचक ही तक सीमित रहता तो बहुत हानि न थी, किन्तु सभी देशों में जनसाधारण और मामूली पढ़े-लिखे आदिमियों की संख्या बहुत अधिक होती है। साहित्यकार इनकी निगाहों में एक 'मूसा' है, जो तूर पहाड़ से जीवन-संदेश लाया है और जिस पर सभी कलाएँ और प्रकृति के समस्त गुप्त रहस्य प्रकट हो गये हैं। उसकी बातें साधारण बुद्धि से जितनी परे होंगी उतनी ही सही और अनिवाय मालूम होंगी। जनसाधारण में बड़ी खूबियाँ होती है, लेकिन समस्या पर मनन-चिन्तन करके उसके तत्त्व तक पहुँचना और उसके सभी पहलुओं को समझना उनमें नहीं होता।

कवि भी बहुमत और प्रचलित आलोचना के झूठे देवताओं से प्रभावित होकर रस्मी माँगों को पूरा करने की चेष्टा में अपनी वास्तविक भावनाओं की उपेक्षा करेगा और महज क्षणिक ख्याति के लिए अपनी ईश्वर-प्रदत्त चिरन्तन शक्ति को खो बेटेगा; उसकी स्नामुएँ ढीली हो जायेंगी और उसकी दशा एक खोखने ढोल की-सी होगी, जिससे डरावनी और कोलाहल उत्पन्न करने वाली आवाज़ें निकलती हैं, किन्तु निस्सार और निरर्थंक, जिनमें न तो संगीत की लीच है, न सूक्ष्म विवरणों की कोमलता:

## पट मन्दिर के खोल पुजारी पट मन्दिर के खोल

इस प्रकार की कविता से आलोचना विषयक अन्य वातें ग्रहण की जाती हैं और इस प्रकार कविता और आलोचना एक-दूसरे के विनाश तथा हास का कारण होती हैं।

बत्तं मान सगय तक उद्दं -कविता और आलोचना का ठीक यही रवेया रहा है। कहने का अभिप्राय यह नहीं कि उद्दं में कवि नहीं हुए; हुए ज़रूर, मगर केवल इस कारण कि उनकी भावनाएँ इतनी कोमल थी कि समकालीन विनाशकारी विचारों का प्रभाव उनपर अपेक्षाकृत कम पड़ा, —विष मानों एक हद तक नष्ट हो गया। लेकिन इसमें सन्देह नहीं कि उनकी रचना उनकी सम्भावनाओं का अधूरा खाका है। अधिक अच्छे वातावरण में उनकी रचना उन दोषों से मुक्त होती, जिनकी और पाठकों का ध्यान इस निवन्ध में आकृष्ट किया गया है।

प्राचीन लेखकों की आलोचना पिंगल और तुक-यमक की शुद्धता तक ही सीमित थी। वे अक्षर-लोप और पद-लोप की लड़ाइयों में इस तरह उलझे हुए थे कि वास्तविक कविता उनके दृष्टिकोण से विल्कुल परे थी। पक्षपाती दलों के बीच प्रमाणों के तीरों की बौछार होती थी। इन उपद्रवों में उदूं-कविता की शिराओं से इतना जून वहा कि वह दुवंल एवं क्षीण होकर मृतप्राय हो गई।

काव्य-रचना केवल आवेगों की अभिव्यंजना ही नहीं, एक कला, एक रचना-कौशल भी है। किव शब्दों की सहायता से अपनी भावनाओं, विचारों, हृदयावेगों और उमंगों, अपने जीवन के अनुभवों को एक रचनात्मक किया के रूप में प्रस्तुत करता है। उसे भाषा में अनुपात, औचित्य और सन्तुलन का उतना ही ध्यान रखना होता है, जितना मूर्त्ति बनानेवाले को मूर्ति बनाने में। इसलिए वास्तव में पिंगल और छंद, रूपक तथा तुक और किवता की अन्य आवश्यक बातें महत्त्वपूर्ण अवश्य हैं, लेकिन ये सब साधन-मात्र हैं अभीष्ट पद पर पहुँ चने के लिए; रास्ते के मनोरम दृश्यों में उलझकर उद्देश्य को भूल जाना मूर्खता है। अपनी इच्छाओं की पूर्ति के लिए 'मजनूँ' को महस्थलों में भ्रमण करना और फरहाद को पहाड़ काटना पड़ा। न मजनूँ पहाड़ काटकर लैला की सौड़िनी की गर्द को पा सकता था; न फरहाद महस्थलों में भ्रमण करके शीरी के दर्शन के लिए लालायित हो सकता था। इसी तरह हर किव को अपनी मुक्ति की राह अलग निकालनी होती है। दूसरों का अनुकरण करके वह केवल भटकता ही रहेगा। अगले राहियों के पदिचह्न-मात्र एक हद तक ही उसका पथ-प्रदर्शन कर सकते हैं, आगे नहीं। ईश्वर ने उसे ऐसे गुण प्रदान किये हैं, जिनमें व्यक्तित्व की झलक छिपी हुई है। उसकी कहने योग्य बातें उसकी अपनी हैं और उसकी रचनात्मक किया में भी वैयक्तिक पहलू प्रमुख होना चाहिए।

वत्तांमान युग में आणा थी कि उर्दू दृष्टिकोण की संकीणंता से विमुक्त होगी और अगले दोषों से रहित, कारण कि इस युग में लोगों को उन साहित्यों का पर्याप्त ज्ञान हो गया है, जिनमें इस कला के विस्तीर्ण और उच्च कोटि के ग्रन्थ मौजूद हैं, जिनमें दीर्घकाल के परिश्रम और शोध, तर्क-वितर्क और नुक्ताचीनी के बाद धीरे-धीरे आलोचना-कला की तर्कपूर्ण इमारत खड़ी की गई है। किन्तु अनुसन्धान की दृष्टि आधुनिक उर्दू-गद्य के मरुस्थल में दूर-दूर की याता तय करके असफल और निराण लौट आती है, कारण कि आज की आलोचना में वही पूराने 'प्रमाण महोदय' नया वेश वदलकर विराजमान हैं, लेकिन उद्देश्य के उद्घाटन में अपेक्षाकृत बहुत दूर हैं। पूरानी आलोचना में परम्परागत तर्क प्रस्तुत किये जाते थे, जिन्हें मेधावी व्यक्ति समझ सकता था। उनका क्षेत्र संकीण था, किन्तु वह वौद्धिकता तथा वास्तविकता पर आधारित था। वर्त्त मान ढंग यह है कि किसी अर्थहीन कहानी या कविता के प्रमाण में यूरोप के साहित्यकारों के नाम लिथे जाते हैं, जिनकी आलोचक को भी महज ऊपरी या गुलत जानकारी होती है। इस तरह जनसाधारण को प्रभावित करने के लिए उनकी अल्पज्ञता से अच्छा लाभ उठाया जाता है। वक्ता और बोधव्य में प्रायः केवल यही अन्तर रहता है कि वक्ता 'चेखव' या 'मोपार्सा' या 'ब्राउनिंग' वा 'ईलियट' के नाम से परिचित है और शायद उनकी एकाध कहानियों और कविताओं को सतही ढंग से जानता है और वोधव्य उन्हें विलकुल नहीं था और भी सतही ढंग से जानता है। 'शेक्सपियर', 'मिल्टन', 'टाल्स्टाय', 'चेखव', 'गोर्की', 'मोपासाँ' और 'प लावेयर' के आदरणीय नाम इस प्रकार की आलोचना में सुलेमानी छाप के ताबीजों और मन्त्रों की तरह सद्यःप्रभावी होते हैं। हमारे साहित्यकारों ने इन नामों का स्मरण करके बड़े-बड़े प्रेतों को अपने वश में कर लिया है, जो उदण्ड नुक्ताचीनी करनेवालों को तो अपनी असाधारण मेधा-शक्ति से शीघ्र ही वशीभूत कर लेते और आजाकारी बना लेते हैं, विशेषतः चेखन का नाम महामन्त्र का असर रखता है, जो हर सीधे-साधे नुक्ताचीनी करनेवाले व्यक्ति को क्षण-मात्र में ही भयभीत कर देता है। इस प्रकार के तर्क एक और रूप में दिखाई पड़ते हैं। भिन्न-भिन्न ललित कलाओं या साहित्यिक रूपों के विशिष्ट गुणों को नजर के सामने न रखकर चित्रकारों और कवियों या कवियों और कहानी-लेखकों में साम्य दिखला दिया. जाता है। उदाहरण-स्वरूप एक महानुभाव ने गुज़ल की 'ज्वायस' के उपन्यास 'युलिसिस' से उपमा दी है, या एक साहित्यकार ने अपने एक निबन्ध में गालिव को माइकेल ऐन्जेलो, 'गेटे, नीत्से, ल्यूनार्द-द-विन्सी, बिथोवेन, मूनस्टार्ट, इत्यादि-इत्यादि के बराबर और उनके समकक्ष होने का महान् गौरव प्रदान किया है। वेचारी अक्ल घबराकर पूछती है कि आखिर माइकेल ऐन्जेलो और गालिब या विथोवेन और गालिब में कैसी रिश्तेदारी है या किस जासूसी कला के माध्यम से एक जटिल, कमबद्ध और दीर्घकाय नावेल की वंशावली, जो आद्योपान्त मौलिकता और नवान्मेपशालिनी प्रतिभा की सजीव प्रतिमा है और जिसमें वर्त्तमान युरोप के संवेगात्मक अनुभवों के सबसे महत्त्वपूर्ण पहलुओं पर प्रकाश डाला गया है, एक ऐसे काव्य-रूप से जा मिलती है, जो ऋमविहीनता, रूढ़िवादिता और दृष्टिकोण की संकीर्णता के लिए प्रख्यात है। मगर नक्कारखाने में तृती की आवाज कीन सुनता है? संसार

के महान् लेखकों के नाम के आतंक से प्रभावित होकर अक्ल थरीं जाती है और इच्छा नहीं रहते हुए भी मानना पड़ता है कि :

"स्मूज़े मुन्लिकते ख्वेश खुसहआं दानन्द\*
गदाये गोशा नशीनी तु 'हाफ़िज़ा' मख़रोश"

वर्रामान उर्दू -आलोचना-साम्राज्य के रहस्य सूफीमत के रहस्यों से अधिक गोल-मटोल और दुर्बोध हैं।

कहते का तात्पर्य यह कि इस बात की बड़ी आयश्यकता थी कि न केवल उर्दू-किवता की ख़ामियों की ओर, बिल्क उर्दू-आलोचना की लुटियों की ओर भी समझदार व्यक्तियों का ध्यान आग्रुष्ट किया जाय। लगभग नौ वर्ष हुए कि इंग्लिस्तान में 'कलीम' और मेरे विद्यार्थी-जीवन का समय था। वार्त्तालाप के कम में इस विषय पर बहस निकल आई। हमारे विचारों में मतैक्य था। आवश्यकताओं का एहसास था, लेकिन दिक्कतों और कठिनाइयों का भी ख़्याल था। धीरे-धीरे आपस के विचार-विनिमय के बाद एक धुँधला-सा ख़ाका कार्यक्रम के रूप का तैयार हुआ। कलीम ने किवता की आलोचना का गुष्तर भार अपने ऊपर लिया, मैंने उर्दू-गद्य पर लिखने का वचन दिया। लेकिन, इस प्रतिज्ञा का कोई तात्कालिक परिणाम न निकला। कार्य-व्यस्तता और ज़िल्दगी के अन्यान्य कामों में लगे रहने के कारण मैंने तो इसे विल्कुल भूला दिया था, मगर 'कलीम' मुझसे अधिक विचारवान् हैं और उनके स्वभाव में चुस्ती भी अधिक है। बहुत समय तक इस कर्त्त व्य को पीठ-पीछे डाल देने के बाद भी लिखने जो बैठे तो थोड़े ही अरसे में उन्होंने अपनी अनुभूतियों को व्यवस्थित करके इस पुस्तक के रूप में प्रस्तुत कर दिया।

नये सिद्धान्त और मीलिक कल्पनाएँ हृदय में प्रायः हजारों ग्लतफ़हिमयाँ और भ्रमात्मक भावनाएँ उत्पन्न कर देती हैं। बौद्धिकतापूर्ण तर्क को न तो समझने की कोशिश की जाती है, न उनका स्त्रीकार करने योग्य जवाब दिया जाता है। यदि आक्षेप समकालीन किवयों पर है तो उसे व्यक्तित्व-आश्रित मान करके आलोचक पर कुभावना का दोपारोपण किया जाता है। किवता के कुछ रूप विशेष और कुछ विशिष्ट किवयों को पवित्रता तथा पुण्यात्मकता के परिधान से आवृत करके उन्हें सभी प्रकार की आलोचना से परे समझा जाता है। कुछ प्रकार की किवता को राष्ट्रीय जीवन और राष्ट्रीय प्रगति का केन्द्र बनाकर आलोचक की स्पष्टवादिता पर राष्ट्र की अवहेलना का दोपारोपण किया जाता है। सारांग यह कि गन्दी भावनाओं और अकथनीय विचारों को भड़काने के लिए पूरी कोशिश की जाती है। आक्षेपों के रूप भी दिलचस्प होते हैं। जैसे—"आशोचक ने किवता के इस रूप-विशेष की खूवियों को विलकुल नहीं समझा है, उसे कोई ज्ञान नहीं; किवता उसकी बुद्ध एवं समझ से परे है; उसके विचार इतने लचर हैं कि उनका जवाब देना निर्थंक है; इत्यादि-इत्यादि। ऐसे सारगर्भ उत्तरों से

<sup>\*</sup>अपने राज्य के रहस्यों को महान् सम्राट् ही जानते हैं; ऐ 'हाफ़िज', तू तो एक कोने में वैठा रहनेवाला भिखारी है, तू उस मामले में चीख-पुकार मत कर।

आलोबना के अभिशाप को किसी तरह टाला नहीं जा सकता। ऐसे वाद-विवाद नैतिकता के स्तर से कितने गिरे हुए हो सकते हैं, इसकी मिसाल 'सज्जाद हुसेन' के लेखों से, जो 'मारकये-चक-बस्त यो शरर' में 'शरर' के विरुद्ध लिखे गये थे, मिल सकते हैं।

इस वमनस्य की आधार-शिला एक प्रकार का भय है, जिससे बहुत कम लोग मुक्त हैं। हमारे दोष तथा तुटियाँ भी हमें प्रिय होती हैं, कारण कि वे हमारे व्यक्तित्व का अंग वन जाती हैं, जिनका पदी उघारने से हमारी नग्नता होती है और हमें शर्म माल्म होती है। इसी तरह सभी सभ्यताओं में उनकी कविता का वडा आदर-सम्मान होता है, यद्यपि उनमें हजारों दोष क्यों न हों और उनका माहौल कितना ही कृतिम तथा प्रचलित रीति-रिवाज के ढंग का क्यों न हो। वह राष्ट्रीय जीवन के गौरव की वस्तु होती है। धार्मिक सिद्धान्तों की तरह उसके सद्गुणों का आदर किया जाता है और उसकी हिमायत में भावनाओं से काम लिया जाता है, अक्ल से बहुत कम । इस हिमायत में एक और जटिल रहस्य छिपा हुआ है। शिक्षित वर्ग की एक सीमित मण्डली को अक्सर अपनी श्रेष्ठता, अपनी विशिष्टता का एहसास तथा ज्ञान होता है। इस भावना के कारण ये महानुभाव यह समझने लगते हैं कि काव्य-निधि की कुंजी उनके हाथ में है; वे ही उसकी काल्यनिक तथा वास्तविक खुवियों को समझने की क्षमता रखते हैं, जो जनसाधारण की शक्ति से बाहर है। उसकी व्याख्या, उसका विवेचन, उसकी प्रणंसा तथा स्तवन उनका गौरव-पदक है, जिसके आधार पर उनकी हैसियत धार्मिक पेशवा और काफिले के सरदार की होती है, जो जनसाधारण का नेतृत्व करते हैं और उन्हें सीबा रास्ता दिखाने का दावा करते इसलिए इस प्रकार की कविता के बने रहने के साथ उनका अपना उत्थान सम्बद्ध है और उसका विध्वंस उनके श्रेष्ठतापूर्ण जीवन के लिए मृत्यु का संदेश है। उसकी अल्पजता के उदघाटन से उनके दिवालियेपन और उनके विचारों की न्यूनता का भंडा फूटता है। वे अपनी ट्टी हुई इमारत को बुद्धियुक्त तर्क की रोशनी से बचाने की जान-तोड़ कोशिश करते हैं कि उसके दोप और वृदियाँ प्रकट न हो पायें। उन्हें इसका ज्ञान नहीं कि इस संसार में रचना-विध्वंस, उत्थान-पतन एक ही सत्य-सूत्र में पिरोये हैं; और जीवन्त काव्य को जनम देने के लिए आवश्यकता इस बात की है कि उसके निष्प्राण पंजर को उहा दिया जाय। दर्भाग्य से ऐसे सुक्ष्मदर्शी महानुभावों की संख्या बहुत कम है, जो आलोचक के दृष्टिकोण का ठंडे दिल और समीक्षकोचित ढंग से निरीक्षण कर सकें और उसकी सद्भावना तथा उसकी सात्विक मनोवत्ति को समझ सकें। और, यदि इस परिश्रम तथा जांच-पड़ताल के बाद उसके विचारों से सहमत हैं, तो अपनी तथा अपनी कला की लुटियों को स्वीकार करके अपनी सम्भावनाओं की पूर्णता की कोशिश कर सकें, अपनी भावनाओं और कल्पना-शक्ति की वृद्धि एवं प्रशिक्षण में लग जायें। इनसे बड़ी समस्या, जो फरहाद के पहाड़ काटने से कम नहीं, यह है कि इस ज्ञान के प्रकाश में एक उदात्त और उत्तम काव्य-रचना की इमारत की नींव डाली जाय। यह पुस्तक वास्तव में उन महानुभावों के लिए लिखी गई है, जो इसे गम्भीरतापूर्वक तथा शान्त-चित्त होकर अध्ययन करें। यदि उन्हें किसी विचार से मतभेद हो, तो उसका गम्भीरतापूर्वक जवाव दें, और अगर मतैक्य है तो उसके नेतृत्व से लाभान्वित हों।

खिद्रान्वेषण और ध्वंसात्मक विचारों का प्रकाशन नवयुवकों के स्वभाव में है। उनके विचार में जाति-सुधार और साहित्य-सुधार का भार उन्हीं को सौंपा गया है। यह नवयौवन की अधीरता और उठती हुई उमंगों के प्रदर्शन का एक रूप है। इस निवन्ध का उद्देश्य न तो अनुचित छिद्रान्वेषण है, न बाल की खाल खींचकर ग्रन्थकार की कुशाग्र बुद्धि एवं प्रखर प्रतिभा का प्रमाण देना है। जिन सिद्धान्तों की तुला पर उद्दं-किवता को तौला गया है, वे भी स्वनिर्मित नहीं; ये प्रमापक सारे, सभ्य संसार में स्वीकृत हैं। इनका सम्बन्ध उन भावनाओं और विचारों से है, जो हजारों बहुरंगियों में एकरंगी की छटा दिखाते हैं। ध्यान आधारभूत काव्य-तत्त्वों की ओर दिया गया है, और यदि कहीं ब्योरों पर बहस की गई है तो उन्हें आंशिक रूप में प्रस्तुत किया गया है।

'कलीम' उन नवयुवकों में नहीं, जो हर दृष्टिकोण को सत्यम्-शिवम्-सुन्दरम् कहकर उसका अनुमोदन करते हैं। आलोचना के क्षेत्र में वह सिद्धहस्त हैं। अँगरेजी-साहित्य के प्रोफेसर होने की हैसियत से आलोचना-कला उनका पेशा है। जो विशिष्ट गुण इस कला के विशेषज्ञ के लिए आवश्यक हैं, वे इनमें प्रचुर माला में मौजूद हैं। साथ-साथ अँगरेजी, उर्दू और फांसीसी साहित्यों में पूरा प्रवेश है और अरवी-फारसी का पर्याप्त अभ्यास है। आलोचना के विभिन्त-स्थलों और उसके हर पहलू की पूरी जानकारी रखते हैं। इन वाक्यों का उद्देश्य गुणगान तथा प्रशंसा करना नहीं है। मतलब केवल इस तथ्य पर जोर देना है कि इस पुस्तक में जो विचार लिपिबद्ध किये गये हैं, वे सरसरी और ऊपरी नहीं। जिन महानुभावों को साहित्य से सच्चा प्रेम और उसमें दिलचस्पी है, जिनके हृदय में उदू -साहित्य की श्री-वृद्धि और उन्नित की ख्वाहिश है, उन्हें इसका अध्ययन ध्यानपूर्वक करना होगा। यह कहकर कि लेखक का मन्तव्य केवल चौंकाने-वाला है, वे इसे टाल नहीं दे सकते । इसमें भिन्न-भिन्न विषयों पर केवल मत-प्रदर्शन नहीं किया गया है, बल्कि उदाहरण देकर और उनकी व्याख्या करके उन्हें समग्रभावी बनाया:गया है। प्रत्येक स्थान पर तर्क से काम लिया गया है और माल व्याख्या करने से परहेज्। विचार गम्भीर हैं और दृष्टिकोण शोधपूर्ण, किन्तु भाषा में प्रवाह और सफाई है और वर्णन-शैली में प्रसाद गुण है। रूपकों की बहुलता इस बात के प्रमाण हैं कि लेखक की प्रकृति कवि-सुलभ है और भावना तथा समझ-बुझ बहुत सजीव।

यह निबन्ध काव्यरूपों की आलोचना है, उदूँ-किवता का इतिहास नहीं। इसलिए बहुत-से ऐसे किवयों का भी बिल्कुल ज़िक नहीं हुआ, जो उदूँ-साहित्य में पर्याप्त महत्त्व रखते हैं। अन्य काव्यरूपों की अपेक्षा गज़ल को अधिक स्थान दिया गया है, कारण कि उदूँ-किवयों का ध्यान इसकी ओर अधिक रहा है। इस गज़ल-प्रेम के कारणों तथा परिणामों पर 'उदूँ-शायरी पर एक नज़र' में विस्तृत विवेचन है। उदूँ-किवयों के स्वभाव में प्राकृतिक रूप से विष्टु खलता है। उनकी अनुभूतियों की परिधि संकीण है। वे एक अनुभूति का आनन्द पूर्ण रूप से नहीं ले पाते और न इसके लिए को शिश करते हैं। वे अनिभिज्ञता के साथ एक विचार से दूसरे असंगत विचार की ओर मुड़ जाते हैं। एक अनुभूति का आनन्द सरसरी ढंग से लेकर दूसरी ओर झुक

जाते हैं। लेकिन, उनके स्वभाव में सबसे बड़ा दोष यह है कि वे यह नहीं समझते कि नैतिक समस्याओं तथा दार्शनिक या सूफ़ीमत-सम्बन्धी विचारों तथा भावनाओं में विभिन्नता होती है। साथ-ही-साथ गृज़ल में रूप की पुनरावृत्ति, मतला वो मकृता के मौजूद रहने के कारण उसमें बाह्य अनुपात और सम्पूर्णता दिखाई पड़ती है, जिससे किव की मृजन-पिपासा तृष्त होती है।

गजल की हिमायत में केवल एक मिसाल प्रस्तुत की गई है, जिसका विवेचन करना मुझे आवश्यक जान पड़ता है। जापानी कविता में 'हाकू' एक काव्यरूप है, जिसका उनके साहित्य में उतना ही महत्त्व है जितना गजल का उर्दु में है। 'हाकू' में चार या छह पंक्तियों से अधिक नहीं होतीं। इसी छोटे-से साँचे में प्राकृतिक दृश्यों का चिवण भी होता है और कवि की व्यक्ति-गत भावनाओं का प्रदर्शन भी। सरसरी तौर पर देखने से दोनों एक-दूसरे से असंगत जान पड़ते हैं और बाह्य रूप में उनमें एक प्रकार का विलगाव पैदा हो जाता है, जिसमें गजल और 'हाकू' में बहुत सादृश्य जान पड़ता है। पहली बात तो यह है कि किसी दूसरी भाषा में एक अनुपयुक्त तथा निरर्थक काव्यरूप का वर्तामान होना गज्ल के सौन्दर्य एवं खुबी का कोई प्रमाण नहीं। दूसरी ध्यान देने योग्य बात यह है कि 'हाकू' में केवल दें। टुकड़े होते हैं, जो विभिन्न रूपों में प्रत्येक 'हाकू' में दीख पड़ते हैं, जिससे स्पष्टतया विदित होता है कि दोनों में कोई सम्बन्ध, चाहे वह रस्मी ही क्यों न हो, मौजूद है। वास्तव में जापानी कवि मर्मस्पर्शी दृश्यों की विभिन्न छवियों को अलग-अलग अत्यन्त संक्षेप में प्रस्तुत करता है। उसे अनुभूतियों के विभिन्न पहलुओं से बहस नहीं, वह किसी खास आवेग या भावना का उसके अत्यन्त प्रभावशाली क्षण में चरबा उतारना चाहता है। प्राकृतिक दृश्य के प्रमुख रूप का दो-चार रंगीन शब्दों में खाका खोंचता है और फिर अपने हर्प-विषाद, आशा निराशा की अभिव्यंजना करता है। दोनों में जो सम्बन्ध है, वह अप्रत्यक्ष रहता है, लेकिन समझनेवाले के लिए वह सम्बन्ध स्पष्ट है, कारण कि वह भावना या तो हृदयग्राहिता के प्रभाव से पैदा होती है या कवि इस तथ्य को प्रकट करना चाहता है कि व्याकूलता की दशा में, प्रकृति की शान्ति या नैराश्य की अवस्था में फुलों का मुस्कराना उसके शोक-सन्ताप और व्याकुलता को द्विगुणित कर देता है। पाठक की कल्पनाशीलता केवल इस कमी को ही पूरा नहीं करती, बल्कि अनुभूतियों और भावनाओं के अन्य पहलू पैदा हो जाते हैं, जो विस्तृत विवरण में शायद सम्भव न होते। यह अन्दाज् वास्तव में जापानी चित्रकारी से सीखा गया है, जिसमें कुछ रेखाओं के माध्यम से जटिल दश्यों और भावनाओं का चिवण होता है। इस-से यह बात जाहिर होती है कि यद्यपि 'हाकू' के प्रभाव सीमित हैं, तोभी वह असम्पृक्तता नहीं होती जो गजल में सदैव वर्त्त मान रहती है।

मिंसया गज़ल के दोषों से मुक्त है। विषय-वस्तु की एकता, घटनाओं की कमबद्धता के आधार पर उसकी सम्भावनाएँ बहुत ही विस्तृत थां, लेकिन उद्-किव यहाँ भी पूणं रूप से सफल नहीं दीख पड़ता। ऐसा जान पड़ता है कि गत शताब्दी से इस देश का वातावरण ही उदात्त-भावीय काव्यरूपों के अनुकूल नहीं रहा। इसका असली कारण यह है कि उस समय में भारतवर्ष की सभ्यता अपनी पराकाष्ठा पर पहुँचकर अवनित की ओर उन्मुख रही। सभ्यता की आत्मा धीरे-

धीरे नष्ट होती गई, केवल उपका बाहरी ढाँचा मौजूद रहा, इसलिए विचार भी सतही और रस्मी चीज़ों की ओर जाते हैं। किव अपने व्यक्तिगत अनुभवों के आधार पर ही कल्पना की इमारत खड़ी कर सकता है। अगर नीव कमज़ोर है तो इमारत भी कमज़ोर होगी।

'अनीस' वो 'दबीर' के समय में लखनऊ की सभ्यता अवनित पर थी। इसके अतिरिक्त उसपर हमेशा शहरीपन का रंग प्रधान रहा। ये किवगण गुख-चैन की छवच्छाया में फले-फूले, इसिलए वे बीर-भावनाओं से अपिरिचित रहे। उनकी कलाना युद्ध-स्थल के वातावरण को आत्म-सात् नहीं कर सकती। उनके वर्णनों मे ओज तथा गौरव है, भाषा में रवानी और तेज़ी है, लेकिन उनकी कल्पना लाख ऊपर उड़ने पर भी अपने वास्तविक अनुभवों से बाहर नहीं जा सकती। परिणाम यह है कि एक तो साधारण घटनाओं या वस्तुओं का ज़िक भी उसी ठाट-बाट के साथ होता है, जो महत्त्वपूर्ण घटनाओं के वर्णन में मिलता है; भिन्न-भिन्न अंशों में तिनक भी सन्तुलन नहीं। दूसरे यह कि मिसयों में युद्ध-वर्णन होता है, लेकिन युद्धोचित वातावरण बिल्कुल नहीं

मैदां से फिरे शाह सदा वानू की सुनकर + ड्योढ़ी से उधर जम्माथे नामू से पयम्बर 'फिड़ ज़ा' ने कहा बोबियो तो आते हैं सरवर उं + बोड़ी 'अली असग्र' को लिये वानुए ४ मुज़तर"

अश्कों है से रूखें पाक को धोने लगे 'शब्बीर' पर्दे के करीय आन के रोने लगे 'शब्बीर'

आगोश में लीजे इन्हें ऐ सैयवे वाला + सदके । गई हाजिए है मेरा हैंसिलयोंवाला वह मर गये अट्ठारह बरस तक जिन्हें पाला + रोई न जुझ से कहीं कुछ हफ् । निकाला

ताकत है मेरी, आपको में टोक सकूँगी ! रोका था उन्हें कय, जो इन्हें रोक सकूँगी ?

वर्णन 'करवला' के मैदान का है, लेकिन वातावरण उन्नीसवीं सदी के मध्य भाग में लखनऊ के किसी घर का है, जहाँ कोई भीषण दुर्घटना घटित हुई हो। कठिन प्रयास करने पर भी कल्पना हिन्दुस्तान और नागरिक वातावरण से वाहर नहीं जाती।

णब्दों के केवल अर्थ ही नहों होते, उनकी वैयक्तिक जिन्दगी होती है। वे विशेष प्रकार के वातावरण का सर्जन करते हैं। उदाहरण-स्वरूप रेख्ती १३ की कविता केवल एक विशिष्ट सभ्यता के एक रुख् को प्रतिविभ्वित कर सकती है। पर्यायवाची शब्द अपना खास रंग रखते हैं और अलग-अलग विचार पैदा करते हैं। हमारी भावनाएँ बड़ी तरल हैं। कुछ अनुभवों से

१. आवाज, २. गौरव, ३. सरदार, ४. महिला, ५. अधीर, ६. आँसू, ७. चेहरा, ६. गोद, ९. महान् सरदार, १०. वारी जाऊँ, ११. अक्षर, शब्द; १२. उर्दू को पहले रेखता कहते थे। उसके मुकाबले में रेखती भाषा चलाने का प्रयास किया गया। इसमें स्त्रियों के व्यवहार में अनिवाली भाषा का अधिक प्रयोग होता था। 'जान साहेब' उसके प्रमुख कवि हुए हैं। यह भाषा अधिक आगे न चल सकी।

उनमें ज्वार उठता है। इस उथल पुथल के कारण असाधारण भावनाएँ उत्पन्न होती हैं। किवता में ये असाधारण भाव और दृश्य सुब्यवस्थित साँचों में ठोस वन जाते हैं। इन भावनाओं की तरलता में किव अचेतन रूप से केवल उन शब्दों को चुनता है, जिनसे उन असाधारण स्वप्नों की पूरी अभिव्यंजना हो सके। इसलिए किवता के शब्द वास्तव में स्वभाव-जिनत होते हैं। काव्य-कला में निपुण व्यक्ति विभिन्न प्रकार के विचारों के लिए उपयुक्त शब्द ढूँढ़ निकालता है। उदाहरण-स्वरूप वह वीररस की किवता में रेखती के शब्दों से परहेज करेगा। किन्तु जिस भाषा में किवता की आत्मा नष्ट हो चुकी है उसमें रस्मी शब्दों का (जिन्हें किवता के शब्द समझा जाता है) प्रवोग किया जाता है। इनमें एक अपरी सुन्दरता होती है। यह सौन्दर्य किव को प्रचलित शब्दों में दीख नहीं पड़ता। 'अक्दे', 'सुरैया', 'सुम्युल', 'निगसे '-शहला' इत्यदि उसके शब्द-चयन की पराकाण्ठा होती है—

## (क) तू वो तू बा<sup>ध</sup> वो माबो कामते यार + फिक्के हर कस<sup>थ</sup> व-कृद्रे हिम्मते अस्ता

उदूँ काव्य-ग्रन्थ का अन्तिम परिच्छेद नितान्त आणाजनक नहीं। इसके दोप प्राचीन कियों की किवता के दोपों से भिन्न हैं। प्रगतिवादी किवता सब गुछ जानते हुए भी अनिभन्न बने रहने पर आधारित है। उसमें आपलूसी ढंग की एक झलक है। उसका सिद्धान्त है कि किवता के लिए सुकोमल उक्तिगों, भावनाओं की मौलिकता, और शब्द-मौण्ठव की आवश्यकता नहीं। जनसाधारण, सिपाहियों, मज़्द्रों के सीमित अनुभव और उनकी साधारण भावनाएं काव्य-मम्पत्ति बन सकते हैं। ये किवगण पक्षपातियों की हैसियत से उपस्थित होते हैं। वे अपनी वास्तिक अनुभूतियों तथा अपनी भाषा को छोड़कर गज़्द्रों और किसानों की भावनाओं की अभिव्यवित करना चाहते हैं। उनकी सादगी या तो बनावटी है या मानसिक आलस्य का प्रदर्णन है। वह यह नहीं समझते कि चीज़ों पर जो आभा होती है वह केवल चमक-दमक बढ़ाने के लिए नहीं, बल्क उन्हें सदा:प्रभावी बनाने के लिए है। इसी तरह उनके संगीत का स्वभाव बनावटी है। किव-सुलभ दृष्टिकोण से —

(ख) शुमारे " सुब्हा " मरगू बे " बुते " अधिकल " पसन्य आया तमाशाये व यक कफ़ " बुदंने " सद् " दिल पसन्य आया

और

कोई मनावे दुरगे माता कोई मनावे श्रीभगवान कोई मनावे रामचन्द्रजी को कोई कहे अर्जुन बलवान

१. जोड़ा, गाँठ; २. वृष रािंघ में रहनेवाला सात नक्षत्रों का एक समुदाय; ३. एक खुशबूदार घास; ४. एक फूल जिससे आंखों की उपमा दी जाती है; ५. गाढ़ा नीला निगस का विशेषण है; ६. स्वर्ग का एक वृक्ष; ७. हमलोग; द. कृद, ऊँचाई; ९. व्यक्ति; १०. गिनना; ११. तस्बीह या माला के दाने; १२. पसन्द, प्रिय; १३. मूर्ति, देवता, गाश्कः १४. कठिनाइयों को पसन्द करनेवाला; १५. हथेली, मुट्ठी; १६. ले जाना, लेना; १७. सौ।

इन दोनों शेरों में वस्तुतः कोई अधिक अन्तर नहीं। इसके अतिरिक्त यदि कविता की किमक उन्नित की उच्चतम मंज़िल 'नर्सनूरा' है तो उर्दू-कविता का भविष्य अन्धकारमय ही नहीं, नितान्त शून्य है।

इस प्राक्कथन में 'उर्दू-शायरी पर एक नज़र' का ज़िक बहुत सरसरी तौर पर हुआ है; कारण कि विषय का परिचय देना आवश्यक नहीं; न कहीं विचार ही गोल-मटोल हैं कि उनके स्पष्टीकरण की आवश्यकता हो। यदि उर्दू-किवयों ने काव्य-कला को एक दिलचस्प पहेली और खेल नहीं समझ रखा है, तो भविष्य में होनेवाली उर्दू-किवता इन आक्षेपों और आलोच-नात्मक विचारों को बराबर नज़र के सामने रखेगी और हमारे किवगण 'कलीम' के इन वाक्यों पर गम्भीर रूप से ध्यान देंगे—''उर्दू-किवयों में अगर कुछ कमी है तो यही कि वे संसार को गहरी नज़र से नहीं देखते; संसार के अनेक रूप से वे नितान्त अनिभन्न तो नहीं, लेकिन इस अनेक रूपता की ओर वे उतना ध्यान नहीं देते, जिसके यह योग्य है। आँखें देखती सब कुछ हैं, मगर ध्यानपूर्वक नहीं और ब्योरों की ओर उनका तिनक भी झुकाव नहीं। यह पृथक्ता मानवीय कियाओं और घटनाओं की ओर से भी ब्यवहार में आई है। इसीलिए चरित्न-चित्रण शून्य-प्राय है।"

<sup>(</sup>क) तुम भने ही स्वर्ग में उगे हुए तूबा-वृक्ष तक पहुँचने की कामना करो, मैं तो केवल माणूक (प्रेयसी) की ऊँचाई ही तक की बात सोच सकता हूँ; प्रत्येक व्यक्ति अपने साहस के अनुसार ही कोई कामना कर सकता है।

<sup>(</sup>ख) कठिनाइयों से प्रेम रखनेवाले माणूक को अब माला फेरना पसन्द आया है; अर्थात् अब वह सैकड़ों दिलों को एक मुद्री में लिथे रहने का दृश्य देखना चाहता है।

## उर्दू-कविता पर एक दृष्टिट

पहला भाग

च्या स्था स्था स्था हिंदर

कविता का हिन्दुस्तान में कोई आदर-सम्मान नहीं। मेरे इस वाक्य से शायद आप चौंक उठें; यह भी सम्भव है कि आप कुछ रुष्ट हो जायें। लेकिन अगर आप थोड़ी देर के लिए ठंढे दिल से सोचने का कष्ट करें तो आप देखेंगे कि मैंने कोई गलत बात नहीं कही है; कोई गलत आक्षेप नहीं लगाया है और मैं काफ़िर नहीं हो गया हूँ। यह तो जानी हुई बात है कि अधिक-से-अधिक लोगों के ख्याल में काब्य-रचना एक दिलचस्प ब्यापार से अधिक नहीं, और एक दल-विशेष के विचार में कविता प्रचार या प्रोपेगैण्डा का दूसरा नाम है। शायद किसी समय में काब्य-रचना को अशुभ कार्य भी समझा जाता था। एक महानुभाव ने इस दृष्टिकोण का इस प्रकार खण्डन किया है—

## लोग कहते हैं कि फ़न्ने शायरी मनहूस है, शेर कहते-कहते में डिप्टी-कलक्टर हो गया।

शायरी मनहूस हो या न हो, एक समय में यह मनोविनोद का साधन अवश्य बनी हुई थी। शेर का मूल्य वस यही था कि ''कहावत और मौके-मौके से वार्तालाप और दृष्टान्तों में इसका व्यवहार, अभिभाषण में स्वाद और लेखों में अपूर्वता उत्पन्न कर देता है''। शायरी पर अधिक समय लगाना 'दुनिया का और स्वयं अपना समय नष्ट' करना था; और आज भी यही बात जनसाधारण में प्रचलित है।

अब रहे खास लोग और इनमें भी जो खास हैं अर्थात् आलोचक-वृन्द, तो वे पाश्चात्त्य विचारों से प्रभावित होकर कविता के महत्त्व पर कुछ जोर जरूर देते हैं। वे कहते हैं: "यह सच है कि कविता से आवश्यक रूप से कोई आर्थिक लाभ नहीं होता, लेकिन अगर बुद्धि की तीक्ष्णता, चित्त की प्रफुल्लता, आत्मा का जागरित होना और आचरण की दृढ़ता की गणना भी लाभों में है तो शेर वो शायरी के लाभदायक होने से कौन इनकार कर सकता है। कविता संवेदना-शून्य शक्तियों को भी चौंकाती है, सुपुत्त भावनाओं को जगाती है, मृत भावनाओं को चमकाती है, दिलों को गरमाती है, हौसलों को बढ़ाती है, दुःख में शान्ति देती है, कठिनाइयों के समय दृढ़ता सिखाती है, विगड़े हुए आचरण को सँवारती है और पितत जातियों को उभारती है।" इस वाक्याडम्बर के बावजूद शायरी का महत्त्व स्पष्ट नहीं होता। इन वाक्यों का मूल्य 'सुभानअल्लाह !' से अधिक नहीं।

यह परिस्थिति, यह दशा, केवल भारतवर्ष तक ही सीमित नहीं, बिल्क कुछ इने-गिने आलाचकों को छोड़कर पाश्चात्त्य देशों में भी यही परिस्थिति है। वहाँ भी कविता को एक प्रकार की विलासिता, एक उत्तम ढंग का मनोरंजन या अधिक-से-अधिक एक सुन्दर अलंकार-मान्न समझा जाता है। कहनेवाले तो यह भी कहते हैं कि "वर्त्तमान युग में किव का होना वस ऐसा ही है जैसे एक सभ्य जाति के बीच प्रायः एक जंगली व्यक्ति का अस्तित्व। वह अतीतकाल में

साँस लेता है.......काव्य-रचना पर जो भी समय लगाया जाता है उसका निश्चित परिणाम किसी अधिक लाभदायक विद्या से वंचित होना है। अफसोस तो यह है कि ऐसे मेधावी लोग, जो बहुत अच्छा और लाभदायक काम कर सकते हैं, अपनी सारी शक्ति सही दिमागों के परिश्रमों की खाली-खुली, बेतुकी विडम्बना के सुदीर्घ अलस्य में नष्ट कर देते हैं। समाज के बचपन में शायरी एक झुनझुना थी, जो सोये हुए दिमाग को जगाती थी। लेकिन प्रौढ़ावस्था प्राप्त करने के बाद भी बचपन के खिलीनों से पूर्ववत् तल्लीनता के साथ खेलना अच्छी बात नहीं।"

बहुत दिन हुए, आर्नेल्ड ने कहा था: "किवता का भविष्य असीम है। आनेवाले समयों में हमारे वंशज किवता द्वारा अधिक-से-अधिक सहारा पायेंगे, शर्ता यह है कि किवता अपने उच्चतम मूल्य के योग्य हो। कोई पढ़ित ऐसी नहीं, जो डगमग न हुई हो; कोई स्वीकृत मत ऐसा नहीं, जो सिन्दग्ध सावित न हुआ हो; कोई प्रतिष्ठित परम्परा ऐसी नहीं, जो विश्वांखित न होने लगी हो। हमारे धमं ने सत्य, किल्पत सत्य, का परिधान धारण किया, अपनी अनुभूतियों का आधार इस तथ्य पर रखा, लेकिन अब यह तथ्य एक धोखा प्रमाणित हो रहा है। परन्तु किवता के लिए खयाल ही सारी वास्तविकता है हैं" और 'आर्नेल्ड' का कहना था कि आनेवाले समय में किवता धमं का स्थान ले लेगी। ईसा की बीसवीं शताब्दी में भी 'रिचार्ड, ज्ं, 'इलियट', 'लेविस', और 'मिडिल्टन मरी' ने अपने-अपने ढंग पर किवता की महत्ता तथा गौरव पर प्रकाश डाला है। लेकिन अभी तक किवता का भविष्य बहुत दूर और अस्पष्ट दिखाई पड़ता है और इसका कारण केवल यह है कि अभी तक शायरी के सही महत्त्व, उसके अपरिमित मूल्यों का लोगों को पूरी तरह भान नहीं है।

'एरिक लिंक लिटर' की पुस्तक 'ऋाइसिस अनिहिउन' में एक प्रश्नोत्तर है, जो दिलचस्पी से खाली नहीं—

पहला इवजून-यदि कविता न होती तो आज संसार की क्या दशा होती ?

दूसरा इवज़ून—विलकुल वही जो आज है। कविता की वजह से साधारण मानव के जीवन में रंचमात भी अन्तर नहीं हुआ है।

पहला इवजून-यदि कविता न होती तो साधारण मानव साधारण बन्दर होता !

दूसरा इवजून—देखो ! रुष्ट क्यों होते हो ? ऐसी वार्ते कहने से क्या लाभ, जिनका कोई मतलब नहीं ?

पहला इवजून—यह क्रोधित होने की बात ही है। मेरा विश्वास है कि किव सर्वशक्ति-मान् ईश्वर का साथी, सहकर्मी है और तुम कहते हो कि वह किसी दुकान के मुन्शी के बरावर है; और तुम यह भी कहते हो कि उसे काव्य-रचना को छोड़कर एक स्वस्थ नागरिक हो जाना चाहिए।

दूसरा इवजून—तो फिर मैं गलत क्या कहता हूँ ? हमें स्वस्थ नागरिकों की बड़ी आवश्यकता है।

पहला इवजून-अगर शायर न होते तो हम यह भी न जानते कि स्वस्थता किस जानवर

का नाम है और नागरिकता कौन-सी वस्तु है। यदि शायर न होते तो हमें इन चीजों की आवश्यकता का ज्ञान न होता। सच तो यह है कि हमें किसी चीज की जानकारी न होती।

इस उद्धरण में भी कविता के सम्बन्ध में दो दृष्टिकोण मिलते हैं, जिनका जिक हो चुका है।

यदि किसी चीज का ज्ञान हमें न हो तो उसका अवश्यम्भावी परिणाम उसकी ओर से

गफ्लत होगा। यही कारण है कि हिन्दुस्तान में किवता की ओर वह प्रेम की दृष्टि नहीं, जिसकी

यह अधिकारिणी है। किवता के तत्त्व पर किसी ने धुँधली-सी रोणनी भी न डाली और यह

जानने की कोशिश भी न की कि काव्य-रचना तथा अन्य मानसिक, हार्दिक, आध्यात्मिक और

शारीरिक कियाओं में क्या सम्बन्ध है। और यह भी न सोचा कि किसी सचेतन तथा भावुक

मनुष्य की जिन्दगी में किवता का क्या स्थान है या उसका क्या स्थान होना चाहिए। ऐसे कहने

को तो इन समस्याओं के सम्बन्ध में वाद-विवाद मिलते हैं, लेकिन कहीं पर साफ और गहरी बातें

नहीं मिलतीं। जो भी विचार हैं, वे अस्पष्ट तथा सन्ध्या के केश-पाण की तरह अन्धकारमय हैं

और इन विचारों में से अधिकांश या तो सीधे या किसी माध्यम से किसी पूर्वी या पश्चिमी

साहित्य से उधार लेकर विना किसी प्रकार का विभेद अथवा सन्तुलन किये एकत कर दिये

गये हैं। इन माँगी हुई चीजों की जाँच-पड़ताल आलोचना की कसौटी पर नहीं की गई और न इस

वात की आवश्यकता समझी गई; खरी-खोटी सब चीजें एक नजर से देखी गई।

कविता धर्म का स्थान ले या न ले, यह बात तो निश्चित है कि कविता महज एक दिल-चस्प खिलौना या एक हसीन जेवर नहीं। यदि हम इतिहास की जांच-पड़ताल करें तो हम देखेंगे कि प्राचीन समय की अन्धकारमय गहराइयों के साथ-साथ कविता भी उभरती नजर आती है। धर्म की तरह कविता का आदिस्रोत भी वे स्वच्छ प्राकृतिक आवश्यकताएँ हैं, जो हमारी मानवता के लिए उत्तरदायी हैं। कह सकते हैं कि कविता मानवीय सुख-समृद्धि की पराकाष्ठा और मानव-शिष्टता-सभ्यता का सिरमौर है। यह अनात्मवाद की उपासना का परिणाम है कि कविता को खबसूरत, लेकिन वेकार खिलौना समझा जाता है। हमें आध्यात्मिक मूल्यों का सही मूल्य मालुम नहीं। यही कारण है कि हर चीज को उसकी उपयोगिता, भौतिक उपयोगिता, के काँटे पर तौला जाता है और कविता को नगण्य समझा जाता है। हम इस तथ्य को भूल जाते हैं कि जिन्दगी जिये जाने का नाम नहीं । जानवर जिये जाते हैं, लेकिन उन्हें जीवन की उदात्त भावनाओं से दूर का भी सम्बन्ध नहीं। आन्तरिक जीवन की स्वर्णिमता तथा पूर्णता ही मानव-जीवन का उद्देश्य है। यह सच है कि शायरी हमें दुकानदारी या मोटर चलाना नहीं सिखाती. लेकिन यह हमारी जिन्दगी पूर्णता और स्वर्णिमता का मूल स्रोत है। कविता के दर्पण में पूरी-पूरी एकलयता, पूर्ण सारूप्य और समझ में न आनेवाली शान्ति की झलक दिखाई देती है। और, यह एकलयता, सारूप्य और शान्ति जीवन के अनुसन्धान की उपलब्धि है। शायद कविता ही वह वस्त है, जिसमें महानतम ढंग की एकता पाई जाती है, जिसमें सारे झगड़े नष्ट हो जाते हैं और जिसमें अप्रिय वेसुरापन रुचिकर एकलयता में परिणत हो जाता है। काव्य में छोटे पैमाने पर वह एकलयता मिलती है, जिसका वर्णन 'दान्ते' ने किया है : "मैंने इसकी गहराइयों में विश्व के विखरे हुए पन्नों को इकट्टा देखा, जिनको प्रेम ने शृंखलावद्ध कर दिया था। मूल तत्त्व तथा अस्थायी विशेषताएँ और उनके अनुपात—ये सव चीजें कुछ ऐसी मिल-जुल गई थीं कि देखने में वस एकमात ज्योति ही दिखाई पड़ती थी।"

और यह ज्योति नृत्य कर रही है। हमारी साँस के आवागमन में, हमारी नाड़ी की चाल में, हमारे दिल की धड़कन में, पौघों के फलने-फूलने में, चिड़ियों की उड़ान में, हिरन की चौकड़ी में, हवा के चलने और पानी के बहाब में, ऋतु-परिवर्त्तन और चाँद-तारों की परिक्रमा में यही नृत्य गाँण रूप से बिद्यमान है और इस नृत्य में एक हसीन सन्तुलन और पूर्ण प्रभावान्विति है। कला (आर्ट) जो विश्व और जीवन का प्रतिविम्ब है, मानों इसी ज्योति का नृत्य-गान है। शिल्पकला हो या चित्रकारी, संगीत हो या कविता, हर जगह यही ज्योति नृत्य कर रही है, हर जगह यह चिरन्तन सौन्दर्य अभिव्यक्ति के अतिरेक के कारण छिपा हुआ है। माध्यम अलग-अलग हैं, लेकिन प्रत्येक कला में तत्त्व एक है। इस ज्योति, इस सौन्दर्य, इस सत्य के निरूपण में कविता शब्दों, चिह्नों और छन्दों का सहारा ढूँढ़ती है।

कहते हैं कि संगीत को अन्य ललित कलाओं पर श्रेष्ठता प्राप्त है, कारण कि संगीत मानों विना किसी माध्यम के सप्टि के अन्तस्तल तक पहुँचता है, और उसकी गहराइयों में जो रहस्य छिपा हआ है उसे जबरदस्ती दिन के प्रकाश में प्रकट करता है। यह बात अपनी जगह पर दुरुस्त है। लेकिन मैं समझता हूँ कि संगीत पर कविता की श्रेष्ठता है। संगीत, चित्रकारी तथा शिल्पकला सिंप्ट और जिन्दगी के हर रुख और हर पहलू को प्रतिविम्वित करने में समर्थ नहीं। यह ठीक है कि कविता में संगीत, चित्रकारी और शिल्पकला के विशिष्ट प्रभाव सम्भव नहीं, जैसे कविता की मोहक लयात्मकता, 'बीटहोफेन' की सिम्फोनी की बरावरी नहीं कर सकती। इसी तरह कविता 'वेनिस डि मेलो' 9 ° जैसी मूर्ति या 'मूनालीजा' 9 9 जैसा चित्र नहीं बना सकती, लेकिन यह भी सत्य है कि इन कलाओं की जो सीमाएँ हैं, उनसे बहुत आगे कविता की उड़ान है। संगीत का असर गहरा होता है और विना किसी माध्यम के होता है, लेकिन कुछ अस्पष्ट-सा होता है, जैसे किसी मुक जन्तू के ऋन्दन से होता है। शिल्पकला सुन्दर मूत्तियाँ बनाती है, किन्तू ये मूत्तियाँ सर्द, बेरंग और वेजान होती हैं। चित्रकारी वोलती हई तस्वीरें बना सकती है और कभी-कभी इन तस्वीरों में भावों की एक दुनिया होती है, फिर भी इसकी परिधि और इसका असर सीमित होता है, वहत सीमित होता है। कविता विश्व के रहस्य का उद्घाटन करती है और वह सुन्दर मूर्तियाँ, बोलती हुई, भावोत्पादक तस्वीरें भी बना सकती है। और, इन चीजों के अतिरिक्त और भी बहत-कुछ कर सकती है। विश्व की अनन्त गूंजाइशें और मनुष्य के सारे मानसिक, हार्दिक, आध्यात्मिक और शारीरिक आवेश कविता के पैमाने में समा सकते हैं। यही कारण है कि कविता लित कलाओं में सर्वोच्च स्थान रखती है। सच तो यह है कि वह विज्ञान और दर्शन से भी उच्चतर स्थान रखती है। विज्ञान की कुंजी है—'कैसे ?' और दर्शन की कुंजी है—'वयों ?' किन्त कविता 'कैसे' और 'क्यों' के झमेलों से अलग रहकर विना किसी माध्यम के एक छलाँग में सत्य से साक्षात्कार कराती है और उन 'भागवत-रहस्यों' से अवगत कराती है, जो विज्ञान और दर्शन की कुंजियों से नहीं खल सकते। इसके अतिरिक्त विज्ञान और दर्शन में यह भी कमी है

कि वे मानव की समस्त विशेषताओं से काम नहीं लेते, उनका संसार अपेक्षाकृत सीमित है। मनुष्य का दिमाग केवल कविता में ही अपने सारे गुणों से काम ले सकता है और लेता है। इसी में कविता की श्रेष्ठता का रहस्य है, और इसी वजह से जो पूर्ण शान्ति, जो चिरन्तन आनन्द कविता में मिलता है वह और कहीं नहीं मिलता।

कविता की परिभाषाएँ तो बहुत मिलती हैं, लेकिन अच्छी और सम्यक् परिभाषाएँ देखने में नहीं आतीं। कविता अच्छे और बहुमूल्य अनुभवों का सुन्दर, सम्पूर्ण और छन्दोबद्ध वर्णन है। विचार भी अनुभव हैं और आवेग भी अनुभव हैं। फूलों की सुगन्ध, टाइपराइटर की आवाज, रेखागणित का अध्ययन, किसी पर आसक्त होना, सभी अनुभव हैं और किवता का अनुभवों की दुनिया पर अधिकार है। किन्तु अनुभव अच्छे भी होते हैं और वुरे भी, वे नये और बहुमूल्य भी होते हैं और पुराने तथा निकम्मे भी, वे ताजा और अदितीय भी हो सकते हैं और वाजारी तथा सस्ते भी। मैं यहाँ अच्छे-बुरे, कीमती और सस्ते की बहस में नहीं पड़ना चाहता। यह तो मानी हुई वात है कि जिन अनुभवों को चिरकों ने किवता (?) के साँचे में ढाला है वे अच्छे और कीमती नहीं, बिल्क सस्ते, वाजारी तथा बेहूदा हैं। अच्छे और कीमती अनुभव वे ही हैं, जो 'मीर' या किसी अच्छे किव की अच्छी पंक्तियों में मिलते हैं। मिसाल के तौर पर यह शेर लीजिए—

देखी शबे वस्ल नाफ उसकी + रोशन हुई चश्म आरज्र की

और फिर 'मोमिन' का यह शेर लीजिए -

तुम मेरे पास होते हो गोया + जब कोई दूसरा नहीं होता।

पहले शेर में अनुभव सस्ते और वाजारी ढंग का है; दूसरे शेर को सस्ता और वाजारी नहीं कहा जा सकता। अथवा 'नूरा' के छिछोरेपन की तुलना 'आलमे खेयाल' की गम्भीरता से की जिए।

हाँ, तो यह बात स्पष्ट हो गई कि किवता में सुन्दर तथा मूल्यवान् अनुभव होते हैं और होने चाहिए। किन्तु ऐसे अनुभव तो साहित्य के अन्य रूपों में भी पाये जाते हैं और फिर दूसरी कलाओं में भी मिलते हैं; ठीक ऐसे ही तो नहीं, लेकिन इसी प्रकार के अर्थात् सुन्दर और मूल्यवान्। किवता में इन अनुभवों के चित्रण का एक विशिष्ट साधन है; और इस साधन या टेकिनीक और अनुभव में पूर्ण लयात्मकता होनी चाहिए। अगर किसी सीधे-साधे अनुभव के लिए हम भारी-भरकम शब्द चुनें या दर्व-भरे जज्वात के लिए हम ऐसे छन्द को लें, जो हंसी-खुणी के लिए अधिक उपयुक्त है, तो प्रत्यक्ष है कि परिणाम अच्छा न होगा।

वहरहाल, टेकनीक में तीन खण्ड होते हैं: चित्र, शब्द और वजन या लय। चित्र, जो रूपकों की शक्ल में होते हैं, कविता के आवश्यक अंग हैं। यदि कहना हो कि मैं सोया हुआ था या मेरी आत्मा सोई हुई थी तो इसे वर्ज्जवर्य यों कहता है: ''मेरी आत्मा पर नींद ने मुहर लगा दी थी'' १२। यदि संसार की नश्वरता जैसे घिसे-पिटे विषय को कविता के साँचे में ढालना हो तो 'मीर' कहते हैं—

कहा मैंने कितना है गुल का सबात + कली ने य(ह) सुनकर तबस्सुम किया।

अब रहे शब्द तो किसी ने कहा है कि कविता में सर्वोत्तम शब्दों की सर्वोत्तम व्यवस्था होती है। और, सर्वोत्तम शब्दों की तरह सर्वोत्तम वजन या लय भी आवश्यक है; और ये तीनों खण्ड तीन नहीं रहते, ये एक-दूसरे से और अन्य अनुभवों से घुल-मिलकर एकरस हो जाते हैं।

जो हो, कहने का तात्पर्य यह है कि कविता में ऐसे मूल्यवान् अनुभव मिलते हैं, जिन्हें जीवन की उपलब्धि तथा विश्व की उपलब्धि कह सकते हैं। विश्व की बहुरंगी—"कितनी रंग-विरंगी छवि है अपने प्रेमी 3 की"! आवेगों की बहुरंगी, विचारों की ब्यापकता, कल्पना की जादूगरी—ये सारी चीजें कविता में मिलती हैं और कविता उन्हें सुन्दरता तथा सत्य के साँचे में ढालकर चिरन्तन सुषमा और वास्तविकता प्रदान करती है।

कविता की तरह कि की भी बहुत-सी परिभाषाएँ मिलती हैं और अधिक रूमानी ढंग की। 'शेली' ने कहा है कि ''किव एक बुलबुल है, जो अँधेरे में गाता है और गा-गाकर अपनी तनहाई को खुश करता है; सुननेवाले सुनते हैं और विद्वल होते हैं ''<sup>9 र</sup>ि। किव कोई बुलबुल नहीं, वह न तो जानवर है, न कोई फ़्रिश्ता। वह तो, जैसा 'वर्ड् ज़वर्थ'' ने कहा है, हम-आप जैसा मानव होता है। फिर वह अँधेरे में नहीं गाता और अपनी तनहाई को खुश नहीं करता। वह तो दूसरे इन्सानों से वार्तें करता है। यह जरूर है कि उसमें कुछ खूवियाँ होती हैं, जो हम-आप में मौजूद नहीं और उसकी वार्तों में आनन्द होता है, एक ताजगी होती है, एक अद्वितीयता होती है और ये खूबियाँ रोज़मर्रा की वार्तों में नहीं होतीं।

हाँ, तो किव कोई बुलबुल नहीं, वह प्रतिभाशाली मनुष्य है; और केवल यही नहीं, प्रतिभाशाली मनुष्य तो बहुत होते हैं; किव अपने युग में बौद्धिकता के उच्चतम शिखर पर होता है।
वह बुलबुल की तरह आत्मिवस्मृति की दशा में गाता नहीं, वह जो कुछ कहता है, समझ-वूझकर
कहता है। उच्चतम बौद्धिकता के साथ-साथ उसकी संवेदन-शक्ति भी असाधारण, तीव्र और
गहरी होती है। इसी संवेदन-शक्ति की कृपा है कि वह अपने माहौल से सतत प्रभाव ग्रहण करता
रहता है। वह जिस चीज को देखता-सुनता है, सूँघता-छूता है और जिस चीज का स्वाद लेता है,
वे सारी चीजें उतपर अपने प्रभाव छोड़ जाती हैं और वे प्रभाव शीघ्र मिट नहीं जाते; संवेदनशक्ति उन्हें सुरक्षित रखती है, और उन्हें शृंखलाबद्ध तथा कमबद्ध करके एक नये रूप में प्रस्तुत
कर सकती है। 'इलियट' ने कहा है कि हम भोजन की वू सूँघते हैं, टाइपराइटर की आवाज सुनते
हैं, 'स्पिनोजा' पढ़ते हैं और इनमें से हर चीज अपना अलग असर छोड़ जाती है, किन्तु किव की
भाव-प्रवण शक्ति विभिन्न तथा विरोधी चीजों में सम्बन्ध स्थापित करती है और अनुपात ढूँढ
निकालती है। 'इ

किव की कल्पना-शक्ति भी असाधारण ढंग की होती है। यह बहुत ऊँचाई पर भी उड़ती है और पारदर्शी दृष्टि भी रखती है। यह जमीन से आसमान की ओर नजर दौड़ाती है और फिर आसमान से जमीन की ओर देखती है, और जो कुछ इसे दिखाई देता है उसका जानदार चित्रण १ करती है, ऐसी दूर-दूर की चीजें, जिनकी गर्द को भी साधारण कल्पना नहीं पा सकती, नज़दीक की चीजें, रगेजां से भी अधिक निकट, जो अपनी नजदीकी की वजह से हमें नजर नहीं आतीं। दूर

बो नज़दीक की सारी वस्तुओं पर किव की कल्पना का आधिपत्य है और वह इन सारी चीजों को एक जगह पर इकट्ठा कर सकता है। विभिन्न तथा विरोधाभास रखनेवाली विशेषताओं में सन्तुलन तथा समन्वय पैदा कर सकता है, पुरानी और जानी हुई चीजों में नयापन और ताजगी डाल देता है, आम और खास, विचार और प्रतीक, वैयक्तिक और सार्वभौमिक वातों में समन्वय कर नये नक्शे बनाता है, तेज और गहरे आवेगों को नये अनुपात और व्यवस्था के साथ प्रस्तुत १८ करता है।

कहने का मतलब यह है कि कि हम-आप जैसा मनुष्य तो अवश्य है, लेकिन कुछ असाधारण ढंग का। संवेदनणून्यता से उसको दूर का भी सरोकार नहीं; वह किसी सूक्ष्म-ग्राही यन्त्र की तरह 'थरथराता' रहता है और होनेवाली घटनाएँ उसपर वरावर अपना असर डालती रहती हैं। अर्थात् संवेदना-शक्ति सतत उसपर प्रभावों तथा अनुभूतियों की वर्षा करती रहती हैं। अर्थात् संवेदना-शक्ति सतत उसपर प्रभावों तथा अनुभूतियों की वर्षा करती रहती है, दिमाग नये-नये विचारों तथा मानसिक चिन्नों को इकट्टा करता रहता है, उसके दिल में बहुरंगे जज्ञात तथा भावावेश उठते और रंगीन तथा हृदयग्राही अनुभव गुजरते रहते हैं और 'नेमतों' की यह अविराम श्रृंखला उसके चेतन अथवा अवचेतन में सुरक्षित रहती है और आवश्यकता पड़ने पर वह इन सवोंसे कान ले सकता है। जब कोई तीन्न आवेग या विचार उसे उद्विग्न करता है और अपनी अभिव्यक्ति के लिए वाध्य करता है तो ये सारी भावनाएँ, प्रतीक, किल्पत चिन्न, आवेग तथा अनुभव उसकी सहायता करते हैं; सब-के-सब नहीं, केवल वे ही, जो उचित तथा उपयुक्त होते हैं, जिन्हें यह विशिष्ट अनुभव किसी आन्तरिक तथा गुप्त 'रिश्ते' (सम्बन्ध) की वजह से खींच लेता है और जिस रूप में यह अनुभव दीख पड़ता है उसे कितता कहते हैं।

अब रही नज्म, तो मामूली और सादा नज्म भी जिंदल होती है। इसमें अकेले शेर की तरह बस एक ख्याल, एक दृश्य अथवा आवेग की अभिव्यक्ति नहीं होती, विल्क इसमें बहुत-से प्रभावों, आवेगों, कल्पनाओं, चित्रों और शब्दों का सम्मिश्रण होता है। और यह बहुलता, बहुलता नहीं रह जाती, एकता में परिणत हो जाती हैं। 'मीर' का एक शेर हैं—

फु संते वद-वी - बाश यां कम है + काम जो कुछ करो शिताब करो।

इसमें केवल एक सीधा-साधा ख्याल है, इसके अतिरिक्त कुछ नहीं। एक दूसरा शेर है— बार-बार उसके दर प जाता हूँ + हालत अब इज्तराब की-सी है।

इसमें मन की एक विशिष्ट दशा या भावावेश का वर्णन है। लेकिन किसी छोटी-सी और साधारण नज्म में भी इससे अधिक जटिलता होती हैं। उसमें एक से अधिक भावावेश होते हैं। 'सिली प्रोद्म' की नज्म १९ है—

इस आसमान के नीचे सब फूल नष्ट हो जाते हैं और चिड़ियों के गाने जल्दी खत्म हो जाते हैं

<sup>\*</sup>ईश्वर की देन।

में ऐसे वसन्त का स्वप्न देखता हूँ जो स्थायी रहे।

इस आसमान के नीचे होंठ मुरझा जाते हैं
और उनके मख़मल में से कुछ भी बच नहीं पाता

मैं ऐसे चुम्बन का स्वप्न देखता हूँ जो स्थायी रहे

सदा स्थायी रहे।

इस आसमान के नीचे हम सब अपनी मिलता
या अपने प्रेम का रोना रोते हैं

मैं ऐसे प्रेम का स्वप्न देखता हूँ जो सदा स्थायी रहे।

यह वहुत ही सादा-सी नज्म है। इसमें आवेगों और विचारों की कुछ अधिक जटिलता नहीं है। बाह्य रूप से विषय तो वही है, जो उर्दू-कविता की पुरानी जागीर है अर्थात् संसार की अनित्यता । यह भी स्पष्ट है कि इस नजम और 'मीर' के शेरों में जहाँ तक जटिलता का प्रश्न है, आकाश-पाताल का अन्तर है। अगर आप इस नज्म का विश्लेपण कीजिए तो इसकी पेचीदगी नजर आयगी, लेकिन मैं इस विश्लेषण की आवश्यकता नहीं समझता। मैं केवल एक वात और कह देना चाहता हूँ कि इस नज्म के विभिन्न अंशों में सम्बन्ध-निर्वाह और कम है और केवल यही नहीं, इस नज्म में विचारों तथा आवेगों का आरम्भ, विकास और चरम सीमा-ये तीनों अंश बहुत स्पष्ट रूप से दिखाई देते हैं। पहले बन्द में आरम्भ होता है और यह प्रारम्भ एक निरीक्षण से होता है। कवि फूलों का मुरझाना और चिडियों के गीतों का जल्दी से एक जाना देखता है; इस देखने से उसे अशान्ति-सी होती है और वह स्थायी रहनेवाले वसन्त का स्वप्न देखने लगता है; किन्तु वह स्वप्न में विलीन नहीं हो जाता। ये मुरझानेवाले फूल उस 'गुलाव की-सी' पंखुड़ी की याद दिलाते हैं, जिसकी कोमलता का जिक्र 'मीर' साहेब ने अपने एक शेर में किया है और साथ-ही-साथ यह खयाल भी होता है कि यह फूल भी मुरझानेवाला है। स्पष्टतया विदित है कि दूसरे वन्द में खयाल और उस अनुभृति की, जो इन विचारों से सम्बद्ध हैं, दोनों की प्रगति होती है, और तीसरे वन्द में इन दोनों की चरम सीमा होती है। होंठ मानों प्रेमोद्यान के पुष्प हैं। इसलिए मुहब्बत की ओर ध्यान जाता है और वह भाव, जिसका आरम्भ पहली पंक्ति में हुआ था, अपनी पूर्णता को पहुँच जाता है। फूल, होंठ, प्रेम-यही तीन जीने ( सीढ़ियाँ ) हैं। अधिक कहने की आवश्यकता नहीं।

इस नज्म में तो व्यक्तिगत अनुभव का वर्णन है। लेकिन किसी किव के लिए यह जरूरी नहीं कि वह हमेशा उन्हां भावावेशों तथा विचारों को व्यक्त करे, जिन्हें उसने व्यक्तिगत रूप से महसूस किया हो। "जो दिल पै गुज़रे, खिंचे उसकी सफ़हे पर तस्वीर" अपनी जगह पर दुरुस्त है, लेकिन यह भी स्पष्ट है कि उस दशा में किव की दुनिया बहुत संकीणें हो जायगी।

यह बात तो ठीक है कि किव के पास हम-आपसे अधिक और अधिक अच्छे अनुभव होते हैं, फिर भी किसी भी व्यक्ति के असंख्य अनुभव नहीं हो सकते। किन्तु किव सभी मानवीय

अनुभूतियों, विचारों तथा अनुभवों की अभिव्यक्ति कर सकता है। सारे भावावेश तथा विचार उसके लिए कच्ची सामग्री की हैसियत रखते हैं। उदाहरणार्थं 'शेक्स पियर' को लीजिए। उसके लिए और उसके लिए क्या, किसी भी व्यक्ति के लिए यह सम्भव न था कि वह सारे अनुभवों को व्यक्तिगत रूप से महसूस करता, जिनकी अभिव्यक्ति उसने अपने नाटकों में की है। इसके अतिरिक्त ये अनुभव इतने विभिन्न और विरोधाभास-युक्त हैं, इनमें इतनी बहुरंगी है कि यह एक व्यक्ति के वश की वात नहीं। अनुभूतियाँ व्यक्तिगत हों या काल्पनिक, किवता के साँचे में ढल सकती हैं, किन्तु यह सभी योग्य-अयोग्य व्यक्तियों का काम नहीं। यह वही किव कर सकता है, जिसका अनुभव विस्तृत, जिसकी कल्पना बलवान् हो और जो बहुत ही बिढ़या संवेदना-शक्ति रखता हो।

जो कुछ भी हो, अनुभूतियाँ व्यक्तिगत हों या काल्पनिक, यदि उनमें जोश न हो तो सफल किवता सम्भव नहीं। लेकिन जोश ऐसा न हो कि किव की शक्ति से बाहर हो जाय। यह बात बहुत आवश्यक है कि वह आवेगों तथा कल्पनाओं के तूफान को अपने वश में रखे, उन्हें जाँचे, परखे और कोलाहल को शान्ति के रूप में प्रस्तुत करे। भीतर ज्वालामुखी पहाड़ ज्वालाएँ फेंक रहा हो, लेकिन सतह पर इतनी शान्ति हो कि सुन्दर फूल खिलते दीख पड़ें। उदाहरणस्वरूप 'वर्ड ज्वर्थ' की प्रसिद्ध किवता र है, जिसकी पहली पंक्ति का अनुवाद निम्नांकित है—

'मेरी आत्मा पर निद्रा ने मुहर लगा दी थी।'

इसे पढ़िए। आलोचकों की सर्वसम्मित है कि जो जोश और आवेगों की तीव्रता इस नज्म में है, उसकी मिसाल कम मिलती है। किन्तु ये तीव्र आवेग कहीं प्रकट नहीं होते, और प्रकट न होने की व जह यह है कि आवेगों की तीव्रता के बावजूद 'वड्र जवर्थ' को अपने भावावेशों पर प्रचण्ड रूप से अधिकार भी है। और, इस शान्त-से लगनेवाले जोश के साथ उसने अपने अनुभवों की अभिव्यक्ति के लिए उत्तमोत्तम शब्दों, चित्रों और लय का प्रयोग किया है।

यह बात भी न रह जाय कि किव के हृदय में पहले आवेगों की लहरें उठती हैं और फिर साथ-ही-साथ शब्द, चित्रांक और छन्द भी टपक पड़ते हैं।

हमें यह न मूलना चाहिए कि अनुभवों और उनकी अभिव्यक्ति के साधनों में प्राण और गरीर का-सा सम्बन्ध है, शरीर और लिवास का नहीं। बात यह है कि प्रत्येक अनुभव निराला होता है, इसलिए उसकी अभिव्यक्ति में भी निरालापन का होना आवश्यक है। जहाँ पर परि-वर्त्तन-परिवर्द्ध न सम्भव है, वहाँ अनिवार्य रूप से पूर्णता की कमी होगी। 'ज़ौक' का एक शेर है—

# अब तो घबराके यह कहते हैं कि मर जायेंगे मरके भी चैन न पाया तो कहाँ जायेंगे।

इस शेर में कोई परिवर्त्तन-परिवर्द्धन सम्भव नहीं। एक शब्द को भी इधर-उधर करने से इसकी सारी खूबी नष्ट हो जायगी। 'वर्ड्ज़वर्थ' की वह किवता, जिसका मैंने हवाला दिया है, उसमें क्या मजाल कि एक अक्षर भी इधर-से-उधर किया जा सके।

लेकिन उर्दू-संसार में इस तथ्य को समझने में जरा मुश्किल होती है। इसका कारण यह है कि उर्दू-कविता के एक वड़े हिस्से में खेयाल-वन्दी और तुक-यमक के प्रयोग के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। फिर इसमें यह भी नियम रहा है कि एक ही तुक और एक ही विषय को वार-वार वाँधा गया है। इसलिए यह विचार पुष्ट हो गया है कि विषय अलग चीज है और शब्द तथा छन्द अलग वस्तुएँ हैं। इनमें शरीर और लिवास का सम्बन्ध है। जिस तरह हम अपना लिवास बदल सकते और बदलते रहते हैं उसी तरह कोई विषय भी अलग-अलग आवरणों से अपने शरीर की शोभा बढ़ा सकता है। किन्तु ध्यानपूर्वक देखने से यह विचार भ्रमात्मक सिद्ध होगा। उदाहरण-स्वरूप कोई विषय ले लीजिए — वही संसार की अनित्यता; फिर 'मीर' का यह शेर पढ़िए—

हस्ती अपनी हुबाव<sup>9</sup> की-सी है +यह नुमाइश<sup>२</sup> सुराव<sup>3</sup> की-सी है। फिर 'मीर' का यह शेर लीजिए—

कहा मैंने कितना है गुल का सबौत + कली ने यह सुनकर तबस्सुम किया। और अब 'मीर' का यह किता देखिए —

कल पाँव मेरा कासए है सर पर जो आ गया यक्सर वह उस्तख्वाने दिशकस्तों के सूर था कहने लगा कि देखके चल राह बेख्बर में भी कभू कि सूर्ण का सरे पुरग्रूर था वि

मैं कहता हूँ कि यहाँ एक विषय नहीं। आपको शायद इससे आश्चर्य हो, लेकिन आश्चर्य की कोई बात नहीं। यदि आप अँगरेजी-किवता या किसी अन्य भाषा की किवताओं के किसी संग्रह के पन्नों को उलटें तो शायद आपको बहुत-सी किवताएँ मृत्यु या प्रेम के सम्बन्ध में मिलेंगी; लेकिन यह कहना कि ये सारी किवताएँ मौत या प्रेम पर हैं और विषय एक है, अत्यन्त ओछेपन का प्रमाण प्रस्तुत करना होगा। सम्भव है कि बहुत-सी किवताएँ मौत के सम्बन्ध में हों, लेकिन प्रत्येक किवता बेलाग होगी; हर किवता में नया अनुभव होगा। केवल अभिव्यक्ति का साधन ही विभिन्न न होगा, बिल्क अनुभव की आत्मा भी विभिन्न होगी। यही हाल उपर्युक्त तीनों मिसालों का भी है। सतही नज़र को तीनों मिसालों में एक ही विषय दिखाई देगा, किन्तु तथ्य यह है कि प्रत्येक उदाहरण में एक नया विषय, एक नवीन अनुभव है। 'यह नुमाइश सुराव की-सी है', 'कली ने यह सुनकर तबस्सुम किया', 'मैं भी कभू किसू का सरे पुरग़रूर था'। अगर आप केवल इन्हीं टुकड़ों पर ध्यान दें, जो अलग-अलग तस्वीरें इनमें दिखाई पड़ती हैं, उन्हें साफ-साफ देखने की कोशिश करें, जो अथंगभिता इनमें है उसे पूरी तरह समझें, तो शायद आप मान लेंगे कि हर टुकड़े में एक नया, ताजा और अद्वितीय अनुभव है और हर अनुभव को नये ढंग से बयान किया गया है और किसी जगह भी हस्तक्षेप की गुंजाइश<sup>२२</sup> नहीं।

मैंने कहा है कि अपनी भौतिक दृष्टि के कारण हम कविता का पर्याप्त आदर-सम्मान नहीं करते, लेकिन यह हमारी भूल, बहुत बड़ी भूल है। यदि हम कविता से अलग हो जायें तो हमारी जिन्दगी जानवरों की जिन्दगी से अधिक म्ल्यवान न होगी। जानवरों को भूख लगती है,

<sup>9.</sup> बुलबुला, २. प्रदर्शन, ३. मृगत्णा, ४. अस्तित्व, ठहराव; ५. मुस्कुराया, ६. खोपड़ी, ७. पूर्णतया, ६. हड्डी. ९. टूटा हुआ, १०. कभी, ११. किसी, १२. घमंडी।

वे खाद्यपदार्थों की खोज में निकलते हैं, फिर जहाँ उन्हें तुप्ति हो गई तो वे सो रहते हैं। यह कहने की शायद जरूरत नहीं कि जानवरों को कोई मानसिक या आध्यात्मिक आवश्यकता नहीं सताती, और इसका कारण यह है कि वे इस प्रकार की आवश्यकताओं से परिचित नहीं होते। यदि मनष्य के जीवन की भी यही दशा हो तो उसमें और जानवरों में कोई विशेष अन्तर न रह जायगा, और यदि इसकी ऐसी स्थिति हो जाय तो उसे केवल घुणा की दृष्टि से देखा जा सकता है। जिस तरह मनष्य का शरीर भोजन का मुहताज और मुतलाशी है; उसी तरह उसकी आत्मा भी किसी वृद्या भोजन के लिए बेचैन रहती है। मनुष्य का शरीर तृप्त हो जाता है तो भी उसे पूर्ण शान्ति नहीं होती जबतक कि उसकी आत्मा, उसका दिमाग भी सन्तुष्ट न हो जायँ। यह तृष्ति, यह तुष्टि, पूर्ण तुष्टि उसे कविता दे सकती है। मानव सांसारिक झगड़ों में फँसा रहे, शारीरिक आवश्यकताएँ और इच्छाएँ उसे अपनी ओर खींच लें, लेकिन कभी-न-कभी उसके दिल में किसी नई चीज की खवाहिश उभरती है और उसे मालूम होता है कि यह नई चीज, जो उसे पूर्ण संतृष्ति प्रदान कर सकती है, कविता है। यदि उसने यह भेद पा लिया और काव्य से लुत्फ उठानेवाला हुआ, तो फिर वह यह भी महसूस करता है कि मानसिक तथा आध्यात्मिक शान्ति का परिणाम है शारीरिक आनन्द। सारांश यह कि सभी प्रकार से उसका जीवन मुखमय और सफल हो जाता है। लेकिन अपने दुर्भाग्य, अज्ञान तथा लापरवाही के कारण यदि वह काव्य से वेगाना रहा तो उसका जीवन दूषित हो जाता है-सच है कि कविता जीवन की उपलब्धि और उसकी पूर्णता है।

## सन्दर्भं-संकेत

9. Poetry matters little to the modern world. That is, very little of contemporary intelligence concerns itself with poetry. It is true that a very great deal of verse has come from the press in the last twenty years, and the uninterested might take this as proving the existence both of a great deal of interest in poetry and of a great deal of talent. Indeed anthologists do. They make, modestly, the most extravagant claims on behalf of the age.......

Such claims are symptoms of the very weakness that they deny: they could have been made only in an age in which there were no serious standards current, no live tradition of poetry, and no public capable of informed and serious interest. No one could be seriously interested in the great bulk of the verse that is culled and offered to us as the fine flower of modern poetry. For the most part it is not so much bad as dead—it was never alive.

#### [ F. R. Leavis: New Bearings in English Poetry ]

२. आगा-कल्लव-हुसेन-खाँ, जिनका तखुल्लुस 'नादिर' था, 'नासिख' के शिष्य थे। सारी उम्र उन्होंने डिप्टी-कलक्टरी की और राज-काज के कामों में फँसे रहे, मगर काव्य-रचना से कभी चिन्ता-मुक्त न हुए। स्थानान्तरित होकर जिस जिले में गये, मुशायरे को अपने साथ लेते गये। कवियों की सहायता सरकारी नौकरियों से या अपने पास से हमेशा करते रहे। और, इसी दशा में यह भी कहा—

## लोग कहते हैं कि फ़न्ने शायरी मनहूस है शेर कहते-कहते में डिप्टी-कलक्टर हो गया।

[आबे हयात]

३. वर्त्तमान युग उन्नित का युग है। मानवीय कार्य-कलाप इतनी बहुरंगी ग्रहण कर चुके हैं कि समयाभाव संक्षेपण चाहता है। अब न इतना समय है, न इसकी आवश्यकता कि मनुष्य किसी चीज का विस्तृत ढाँचा तैयार करके दुनिया का और स्वयं अपना समय नष्ट करे। यदि उस उद्देश्य की पूर्ति सम्यक् रूप से हो जाय तो फिर और क्या चाहिए। गजल का हर शेर कोई हृदयग्राही प्रभाव अपने अन्दर खिपाये हुए रहता है और कुछ ही छोटे-छोटे शब्दों में एक विशिष्ट वस्तु

सूक्ष्म पहलू लिये हुए नज्र के सामने फिर जाती है। कहावतों और समयानुकूल गोष्ठियों तथा मिसालों में इसका प्रयोग सम्भाषणों में रस और लेखों में चमत्कार पैदा करता है। संकेत और इशारे विचारोत्पादक नवोन्मेषशालिनी प्रतिभाओं में विशेष प्रकार का आनन्द पैदा कर देते हैं।

[सैयद नसीर हैदर: 'मआसिर', अंक ५, संख्या ४, पृष्ठ २५]

- ४. मसऊद हसन रिज्वी : 'हमारी शायरी' ।
- 4. A poet in our time is a semi-barbarian in a civilised community. He lives in the days that are past...... In whatever degree poetry is cultivated, it must necessarily be to the neglect of some branch of useful study and it is a lamentable thing to see minds, capable of better things, running to seed in the specious indolence of these empty, aimless mockeries of intellectual emotion. Poetry was the mental rattle that awakened the attention of intellect in the infancy of civil society; but for the maturity of mind to make a serious business of the playthings of its childhood, is as absurd as for a grown man to rub his gums with coral, and cry to be charmed asleep by the jingle of silver bells.

#### [ Peacock : The Four Ages of Poetry ]

The future of poetry is immense, because in poetry, when it is worthy of its high destinies, our race, as time goes on, will find an ever surer and surer stay. There is not a creed which is not shaken, not an accredited dogma which is not shown to be questionable, not a received tradition which does not threaten to dissolve our religion has materialised itself in the fact, in the supposed fact, it has attached its emotion to the fact, and now the fact is failing it. But for poetry the idea is everything.

#### [ Matthew Arnold : The Study of Poetry ]

- 9. First Evzone: What would the world be like today if there wasn't any poetry in it?
  - Sencod Evzone: Just exactly what it is! Poetry's never made a penn'orth of difference to the ordinary man.
  - First Evzone: The ordinary man would still be an ordinary monkey if it wasn't for poetry.
  - Second: Evzone: Now, there's no point in losing your temper and making wild statements that don't mean anything at all.

First Evzone

: I've got a very good reason for losing my temper, because I believe a great poet is first cousin to Almighty God, and you say he's nothing better than a clerk in a warehouse, and ought to stop writing poetry and become a healthy citizen!

Second Evzone: And so he ought! Healthy citizens are what we need!

First Evzone

: If it wasn't for the poets we wouldn't be aware of health, we wouldn't be aware of citizenship, we wouldn't be aware of the need for them, we would not be aware of anything at all.

[ Eric Linklater : Crisis in Heaven ]

- Rel suo profondo vidi che 's'interna, legato con amore in un volume, cio che per l' universo si squaderna; Sustanzia ed accidenti, e lor costume, Quasi conflati insieme per tal mode, che cio ch' io dico e un semplice lume.
- \*Cudwig Van Beethoven (1770—1827), a great German musical composer, whose name is forever associated with the symphony and the perfecting of that form of music. His fifth and ninth symphonies are among the most beautiful compositions extant.
- 90. Mona Lisa (or Joconde) by Leonardo da Vinci (1452—1519):
  The most famous painting in the world, this portrait has for enturies been considered the supreme embodiment of the eternal enigma of womanhood. Mona Lisa was the third wife of Francesco del Giocondo, a Florentian official and Vasari relates that Leonardo hired musicians to sing and play while he painted her in order to preserve the intent expression of her face.

[ Sir William Orpen: The Outline of Art ]

99. The Venus of Melos: The best known statue in the world, the Venus of Melos probably dates from about the middle of the third century B. C. This sculpture has long been held as an ideal of womanly beauty, as the almost contemporary Apollo Belwedere is that of the male. Beauty, calmness, strength, purity and power radiate from this divinity in marble.

[ Ibid ]

- 97. A slumber did my spirit seal.
- १३. रासिख अजीमाबादी:

किस कदर बू कलमूं १-जलवा २ है अपना महबूव 3 एक भी उसकी तजल्ली ४ नहीं तकरार ५ के साथ।

98. A poet is a nightingale, who sits in darkness and sings to cheer its own solitude with sweet sounds; his auditors are as men entranced by the melody of an unseen musician, who feel that they are moved and softened, yet know that whence or why.

[ Shelley : A Defence of Poetry ]

- 94. He is a man speaking to men: a man, it is true, endowed with more lively sensibility, more enthusiasm and tenderness, who has a greater knowledge of human nature, and a more comprehensive soul, than are supposed to be common among mankind.
- 94. When a poet's mind is perfectly equipped for its work, it is constantly amalgamating disparate experience; the ordinary man's experience is chaotic, irregular, fragmentary. The latter falls in love or reads Spinoza, and these two experiences have nothing to do with each other, or with the noise of the typewriter or the smell of cooking; in the mind of the poet these experiences are always forming new wholes.

[ T. S. Eliot : The Metaphysical Poets ]

99. The poet's eye, in a fine frenzy rolling,
Doth glance from ehaven to earth, from earth to heaven;
And as the imagination bodies forth
The forms of things unknown, the poet's pen
Turns them to shapes and gives to airy nothings
A local habitation and a name.

[ A Midsummer Night's Dream—Act V, Sc. i, ii, 12-17]

9x. He (the poet) diffuses a tone and spirit of unity, that blends and (as it were) fuses, each into each, by that synthetic and magical power, to which I would exclusively appropriate the name of imagination. This power.....reveals itself in the balance of reconcilement of opposites or discordant qualities: of sameness with

१. वैविष्यपूर्णं, २. छवि, ३. प्रेमपात, ४. छवि-प्रदर्शन, ५. पुनरावृत्ति ।

difference; of the general with concrete; the idea with the image; the individual with the representative; the sense of novelty and freshness with the old and familiar objects; a more than usual state of emotion with more than usual order; judgment ever awake and steady self-possession with enthusiasm and feeling profound or vehement; and while it blends and harmonises the natural and the artificial, still subordinates art to nature; the manner to matter; and our admiration of the poet to our sympathy with the poetry.

#### 98. ICI-BAS

ICI-BAS tous les lilas meurent,
Tous les chants des oiseaux sont courts;
Je reve aux etes qui demeurent
Toujours......

Ici-bas les levres effleurent,
Sans rien laisser i eur velours;
Je reve aux baisers qui demeurent
Toujours......

Ici-bas tous less hommes pleurent
Leurs amities ou leurs amours;
Je reve aux couples qui demeurent
Toujours.

[ Sully Prudhomme ]

#### २०. 'मुबारक' अज़ीमाबादी:

जो दिल प गुज़रे खिचे उसकी सफ़हे पर तस्वीर कुलम उठे न मुवारक ख्याल-वन्दी पर

I had no human fears;
She seemed a thing that could not feel
The touch of earthly years.
No motion has she now, no force;
She neither hears, nor sees;
Roll'd round in earth's diurnal course
With rocks and stones and trees.

२२. अधिक विस्तृत विवेचन के लिए देखिए: प्रायोगिक आलोचना, अंक १,प्राक्कथन, पृष्ठ ३९—५२।

उर्द्-किवता का पालन-पोपण फारसी की छन्नच्छाया में हुआ, और यह कुछ आश्चर्य की वात नहीं और कोई बुरी वात भी नहीं। 'चिराग से चिराग जलते हैं'। महारानी 'एलिजावेथ के शासनकाल में अँगरेजी नाटक का आरम्भ यूनानी और लातीनी नाटकों की छन्नच्छाया में हुआ; और लिरिक किवता ने इटालवी और फांसीसी किवता का अनुकरण किया। किन्तु अँगरेजी-नाटक बहुत शीझ बाहरी प्रभावों से मुक्त हो गया और उसने अपना बिलकुल नया रास्ता निकाला। इसी तरह लिरिक किवता ने भी कुछ बाद में, लेकिन सदा के लिए इटालवी और फांसीसी किवता से मुँह मोड़ लिया।

यदि उर्दू-किवता अपने प्रारम्भिक सोपानों को तय कर लेने के बाद फारसी के प्रभाव से मुक्त हो जाती और स्वतन्त्र होकर अपनी दुनिया अलग बनाती तो कुछ शिकवा-शिकायत की गुंजाइश न होती। किन्तु, यह आजादी उसके भाग्य में न थी। उसे अन्धानुकरण ऐसा पसन्द आया कि मानों वह सदा के लिए लकीर की फकीर बन गई। फारसी छन्दों, व्याकरण और पिगल का अनुसरण तो अनिवार्य था; आश्चर्य यह है कि इन छन्दों और व्याकरण के नियमों में कभी किसी को परिवर्त्तन या परिवर्द्ध न का खयाल भी न हुआ। इसी मनोवृत्ति का परिणाम था कि विभिन्न शब्द-संगठन और सारे विषय भी फारसी से ग्रहण कर लिये गये और एकवारगी वहीं घिसे-पिटे विचार और पुराने चित्र उर्दू-किवता की न्यास-शिला बन गये। लैला-मजनूँ का प्रेम, फरहाद का पहाड़ काटना, गुल -वो-बुलबुल की रंगीन कहानी, पतंग और दीपक का रहस्य-मय प्रेम, प्रेमिका के सौन्दर्य की प्रभा , वेवफाई का शिकवा, आश्विक की सचाई की प्रशंसा—ये विषय कुछ ऐसे अच्छे मालूम हुए कि अभी तक इनसे विलग होना सह्य नहीं। जुल्फे मुक्की , खाले सियह, निसे जादू, नोके भिज्गां , लवे लाली , दूरे वे दं दं , चाहे ज जनखदां , का जिक्र कहा नहीं?

महारानी एलिजावेथ के शासनकाल में अँगरेजी-किन भी कुछ इसी प्रकार की कृतिम किन्ताएँ किया करते थे। सुनहरी जुल्फें, सितारे-जैसी चमकती हुई आँखें, गुलावी गाल, लवे लालीं, दुरे दंदाँ, मरमरीं हाथ, और इसी प्रकार के खूबसूरत, लेकिन नकली सिक्कों के उलट-फेर का नाम किन्ता हो गया था, यहाँ तक कि इनसे ऊबकर शेक्सपियर ने अपनी एक साँनेट में इस तरह की किन्ता की खिल्ली उड़ाई:

"मेरी प्रेयसी की आँखें सूरज-जैमी विलकुल नहीं; मूँगा उसके लाल होठों से बहुत अधिक लाल है, उसके सीने वर्फ की मुफेदी को नहीं पाते, यदि उसके वालों की उपमा तार से

१. अचानक, २. गुलाव का फूल, ३. रहस्य तथा समर्पण, ४. अत्याचार, जुल्मः ५. अलकें, ६. कस्तूरी की तरह काली और खुशबूदार, ७. तिल, ८. वरौनी, ९. होंठ, १०. सुर्ख, ११० मोती, १२ दौत, १३. कुआ, १४. ठोड़ी।

दी जाय तो उसकी अलकें काले तार हैं। मैंने सुर्खं-सफेद गुलाब को देखा है, लेकिन उसके गालों में मैं ऐसे गुलाब नहीं पाता, और कोई-कोई इत हमारी प्रेयसी की साँसों से अधिक सुखद होते हैं। मैं उसके बोलचाल पर लट्टू हूँ, लेकिन मैं यह भी जानता हूँ कि संगीत में उससे अधिक लयदारी है। मैंने किसी देवी को चलते-फिरते नही देखा है, लेकिन मेरा माशूक चलता है तो ज़मीन पर चलता है। फिर भी, मैं भगवान् की शपथ खाकर कहता हूँ, मेरा माशूक लाजवाब है और किसी भी ऐसे सुन्दर व्यक्ति से कम नहीं, जिसमें झूठी उपमाओं ने चार चाँद लगाये हैं।"

किन्तु उर्दू में किसी ने अनुकरण को बुरा न समझा। फारसी-किवता ने कुछ ऐसा सब्ज-बाग विखाया कि किव-समुदाय अपनी स्वाभाविक बुद्धि तथा मेधा, अपनी कल्पना-शक्ति और मौलिकता से हाथ खींचकर फारसी-किवता का अनुकरण करने में तल्लीन हो गये। यदि वे काव्य के सही अर्थ को जानते होते तो इस तरह की हरकत न करते। उनकी मुश्किल आसान हो जाती और वे उन्नति की सारी मंजिलें तय कर लेते।

मैंने ऊपर की पंक्तियों में जो वातें कही हैं, वे कुछ, नई नहीं; 'अब्दुस्सलाम' साहेब कहते हैं:

"उर्दू-किवता अपनी सहज-स्वाभाविक उपज को छोड़कर ईरान की ओर कदम बढ़ाती है और अपने सारे आधारभूत विषयों की सामग्री ईरान से लेती है : उदाहरणस्वरूप जैहून रे, सैहून 3, जूएशीर 4, कोहे अलबन्द, कोहे वेसतून 5, रुस्तम असफ़न्देयार 4, साम 3, मानी, 9° वहजाद 9, मजनूँ 9, फ़रहाद 9, शमशाद 9, नरिगस, 9 मं, बुल 9, वनफ़्शा 9, सरो, 9 कुमरी 9, बुलबुल और परवाना 2° इत्यादि उर्दू-किवता के हजारों विषयों की आधारिशला हैं। और इन सारी चीजों का ईरान के साथ विशेष सम्बन्ध है। फारसी के शब्दों, फारसी-मुहावरों के अनुवाद और फारसी-रचना-पद्धितयाँ तो इतनी अधिक हैं कि उनका अनुमान नहीं किया जा सकता....कमन्द, खंजर 9, तीर इत्यादि यद्यपि ईरान की विशेषताएँ नहीं हैं, फिर भी उर्दू-शायरी ने जुल्फ २३, अवरू ३ वो मिज़ा २४ की ये सारी उपमाएँ ईरान से ली हैं। रिन्दीं व सरमस्ती के विषय भी यद्यपि ईरान की विशेषताएँ नहीं, तो भी ये विषय उर्दू-किवता में जिस ठाट-वाट के साथ आये हैं, वह ईरान ही के साथ विशेष्ट रूप से सम्बद्ध है, नहीं तो हिन्दुस्तान में जामे-जम 4 कहाँ मिल सकता है ? सारांश यह कि बह्न, २६ रदीफ २७, काफ़िया २५, इस्तेआरा २९, तश्वीह 3° हर है सियत से उर्दू-किवता फारसी-किवता का छाया रूप है। "

और आजाद ने आश्चयं प्रकट किया था :

१. घोखा देना, २-३. ईरानी निदयों के नाम, ४. ईरान के एक झरने का नाम, ४-६. ईरान के पहाड़ों के नाम, ७. ईरान का नामी पहलवान। ६-९. ईरान के नामी पहलवान, १०-११. ईरान के निवकार, १२. अरव देश का एक प्रेमी, १३. ईरान का एक प्रेमी, १४. एक वृक्ष-विशेष, १४. एक फूल, १६. एक खुशबूदार घास, १७. एक फूल, १६. एक वृक्ष, १९. मैना चिड़िया, २०. पतंग, २१. एक प्रकार की छोटी तलवार, २२. अलकें, २३. भवें, २४. बरौनी, २४. जम्मेद बादशाह का प्याला, जिसमें वह शराव पीता था, उसमें सारी दुनिया दिखाई पड़ती थी। २६. छन्द, २७. कविता का शब्द-विशेष, जो हर पंक्ति के अन्त में आता है, २८. तुक, चमक; २९. रूपक, ३०. उपमा।

"आश्चर्यं है कि उसने (फारसी-किवता ने) इतनी भावभंगी और रूप-लावण्य दिखलाया कि हिन्दी-भाषा के ख्यालात जो खास इस देश की परिस्थितियों के अनुकूल थे, उन्हें भी मिटा दिया। अतः विशेषज्ञ तथा सर्वसाधारण सभी लोग पपीहे और कोयल की आवाज और चम्पाचमेली की खुशवू को भूल गये और हज़ार वो बुलबुल, जिन्हें कभी देखा भी न था, उनकी प्रशंसा करने लगे। रुस्तम और अस्फ्न्दयार की बहादुरी, कोहे अलवन्द और वेसतून की बुलन्दी, जैहून वो सैहून की रवानी ने यह तूफान उठाया कि अर्जुन का पराक्रम, हिमालय की हरी-हरी पहाड़ियाँ, हिमाच्छादित चोटियाँ और गंगा-यमुना के प्रवाह को बिल्कुल रोक दिया।"

प्रत्यक्ष है कि जो वातें मैंने कही हैं वही वातें 'अब्दुस्सलाम' साहेव और 'आज़ाद' भी कह चुके हैं; भेद केवल यह है कि न तो 'आज़ाद' को, न 'अब्दुस्सलाम' साहेव को ही इसका भान है कि इन वातों के तर्कसंगत परिणाम क्या हैं। और, उर्दू-कविता की वर्त्तमान परिस्थिति से उन्हें वह असन्तोष नहीं, जो एक आलोचक को होना चाहिए।

जो हो, उर्द्-किवता के भिन्न-भिन्न रूप हैं—गजल, कसीदा, मसनवी, मरिसया और मुसद्द विशेषकर जिक्र करने योग्य हैं। गजल उर्द्-किवता की जान है। इस काव्य-रूप की विशेषताओं का अनुमान करने के लिए किसी एक गजल का विश्लेषण काफी होगा। जैसे गालिव की एक मशहूर गजल है, और यह गजल विना किसी विशेषता के प्रस्तुत की गई है—

गृर रेलं महिष्लि में बोसे काम के भ हम रहें यों तिश्नः लब पैगाम के ख़स्तगी फा तुमसे क्या शिकवा कि यह + हथखंडे हैं चख़े नीलीफ़ाम के ख़स्तगी फा तुमसे क्या शिकवा कि यह + हथखंडे हैं चख़े नीलीफ़ाम के ख़त लिखेंगे गर्चे भ मतलब कुछ न हो + हम तो आशिक हैं तुम्हारे नाम के रात पी ज़मज़म पे प मैं अगर मुब्हदम के + धोए धब्बे जामए भ एहराम के कि दिल को आंखों ने फर्साया क्या मगर के + यह भी हल्के दें तुम्हारे दाम के शाह के है गुस्ले के सहत के की ख़बर + देखिए कब दिन फिरें हम्माम के इश्क ने 'ग़ालिब' निकम्मा कर दिया + वर्नः 3 हम भी आदमी थे काम के

इस गजल पर सरसरी नजर डालने से जान पड़ता है कि शेरों में कुछ समानता और अनुपात है; सभी एक छन्द में हैं और सबका काफिया और रदीफ़ एक है। एक शेर को छोड़कर शेष सभी शेर प्रेम और प्रेम-सम्बन्धी आवश्यक बातों से परिपूर्ण हैं। इस बाह्य समानता की वजह से खयाल होता है कि आन्तरिक अनुरूपता भी होगी और इन शेरों में अर्थ के विचार से सम्बन्ध, शृंखला तथा विचार-प्रगति भी होगी। लेकिन यह खयाल गलत है। इन भिन्न-भिन्न शेरों में 'चेतन या अचेतन' रूप से कोई सम्बन्ध नहीं। पढ़नेवाले के ज़ेहन में किसी सम्पूर्ण अनुभव की तस्वीर उजागर नहीं होती, बल्कि कुछ विखरे हुए विचार और चित्र मन में बैठ जाते

१. बुलबुल, २. दूसरे लोग, प्रतिद्वन्द्वी; ३. सभा, ४. चुम्बन, ५. शराव का प्याला, ६. प्यासे । ७. संवाद, अनुमित, ६. फटेहाल होना, ९. आसमान, १०. नीले रंग का, ११. यद्यपि, १२. मक्का के एक पवित्र झरने का नाम, १३. शराव, १४. सबेरे, १६. कपड़े, १६. वह पवित्र वस्त्र, जो हज करने के समय पहना जाता है, १७. शायद, १६. घेरा, परिधि; १९. जाल, २०. स्नान, २१. स्वास्थ्य, २२. स्नानागार, २३. नहीं तो ।

हैं। रकीवों की भाग्य-सफलता, किव की दीनता, पत्र लिखने का विचार, ज्मज्म के किनारे वैठ-कर शराव पीना, दिल का आँखों में जा फँसना, वादशाह के स्वास्थ्य-लाभ के वाद स्नान करने की खबर, किव का निकम्मा होना—इन वातों में कोई बुद्धिग्राह्य अनुरूपता नहीं। इनमें वह लगाव तथा क्रमबद्धता और विचार-प्रगति नहीं, जो 'सिली प्रोद्म' की किवता के विभिन्न टुकड़ों में हैं।

और, यह बात भी स्पष्टतया विदित है कि ये विखरे हुए विचार वही हैं, जो आमतौर से गजलों में पाये जाते हैं। अर्थात् गजल का 'दामाने निगह' संकीण है और इसके 'गुले-हुस्न 'सीमित हैं। माणूक का हुस्त ', जिससे सूर्य-चन्द्रमा लिज्जित हों, उसकी निष्ठुरता और कूरता, प्रेम का प्रचण्ड झंझावात, प्रेमी के प्रेम-निर्वाह की भावना, उसका विरह-वेदना से घुल-घुलकर प्राण देना, प्रेयसी से मिलने की अभिलापा, आसमान की शिकायत, लाल रंग की मदिरा की नृष्णा, पुलिस-विभाग के कर्मचारियों तथा धर्मोंपदेशकों से छेड़-छाड़ इत्यादि; यही फूल हैं, जो वार-वार एक ही रंग वो वू के साथ कविता-कीमुदी में खिलते हैं। यदि कल्पना ने उड़ने के लिए पंख फैलाये तो इन फूलों को तसौउफ के रंग वो वू में लपेट दिया:

तुझी को जो यां जल्वा व-फ्रमा न देखा + बराबर है दुनिया को देखा न देखा मेरा गुंचए -दिल है वह दिलगिर -फ्रा + कि जिसको किसूने फश्न वा न देखा यगाना विश्व है तू आह वेगानगी विश्व में + कोई दूसरा और ऐसा न देखा अजीअत विश्व मुसीबत, मलामत विश्व में ने तेरे इश्क में हमने क्या-क्या न देखा किया मुझको दागों ने सर्वे विश्व में मिश्र तूने आकर तमाशा न देखा तगाफ जल विश्व के देखा में देखा में हम न के तेरे यह कुछ दिन दिखाए + इधर तूने लेकिन न देखा न देखा हिजाबे कि रुखे यार थे आप ही हम + खुली आँख जब कोई पर्दा न देखा

> शव<sup>9 थ</sup> वो रोज़ ऐ 'दर्द' वर<sup>9 ८</sup>पै हो उसके किसू ने जिसे यां. न समझा न देखा

सर्जनहार की छ्वि प्रत्येक प्राणी में वर्त्तमान है। उसकी ज्योति प्रत्येक वस्तु में सन्निहित है। "दिले हर कृतरा १ है साज़ २ अनल २ वह ।" मंसूर २ का यह दावा करना कि मैं सत्य (भगवान्) हूँ, वास्तिवकता पर आधारित था। वालुका-राणि के प्रत्येक कण के हृदय को सूर्य से मिलने की अभिलाषा है। लेकिन पावन्दियों २ वे वाध्य है। शरीर का पर्दा आवरण की तरह पड़ा हुआ है। यदि मनुष्य रहस्यमय संगीत से अवगत हो जाय तो प्रत्येक आवरण संगीत के बाजे का पर्दा वनकर 'सत्यमेव जयते' का राग सुनायगा। वह अद्वितीयता का सूर्य अपनी चमक हर रंग में दिखलाता है, लेकिन आँखें होनी चाहिए। अगर उसी को 'जल्वा २४ फ्रमा न देखा' तो वाह्य जगत् में उसके प्रदर्शनों को देखना न देखना वरावर है। वह अकेला अद्वितीय है, उसका कोई

१. दृष्टि-विस्तार, २. सुपुमा, पुष्प; ३. प्रेयसी, ४. सौन्दर्य, ५. सूफीमत की वातें, ६. छवि, ७. कली, ५. संपुटित हृदय, ९. विकसित, खुला हुआ; १०. अद्वितीय, ११. अनजानपन, १२. दुःख, पीड़ा; १३. झिड़की, भर्त्सना; १४. ऐसा सरो का पृक्ष, लिस पर वहुत-सी मोमवित्तयाँ जलाकर तमाशा किया जाता है। १५. लापरवाही, १६. पर्दा, १७. रात-दिन, १८. पीछे पड़ा हुआ, १९. बूँद, २०. वाजा, २१. मैं समुद्र हुँ, २२. एक सूफी फकीर का नाम, २३. इकावटें, २४. छवि दिखानेवाला।

तानी नहीं। दिल को अभिलापा है तो उसके दर्शन की, तमन्ना है तो उससे मिलने की; लेकिन शरीर के आवरण से मजबूर है। "वेदना, दु:ख, भरसंना, वलाएँ—सारांश यह कि दिल पर क्यान्या न बीती। विरह-वेदना के कारण दिल में इतने लाल-लाल दाग पड़ गये हैं कि दिल चिरागों से लदे हुए सरो के वृक्ष के सदृश हो गया है, लेकिन उसने अपनी छवि दिखलाकर आंखों को ज्योति और दिल को आनन्द प्रदान न किया। मेरे हृदय की कली सदा संपुटित ही रही; इसे कभी विकसित-प्रफुल्लित होते न देखा। जब आंख खुली तो यह समस्या हल हुई कि अपनी जिन्दगी मानों एक पर्दा थी; आंखें कहाँ जो उसे देख सकें, समझ-यूझ में इतनी शक्ति कहाँ कि उसे समझ सके, फिर भी खोज हो तो उसी की, दर्शन-लालसा हो तो उसी की—'दर्द' की गजलों में इन्हीं विचारों के भिन्न-भिन्न पहलुओं पर प्रकाश डाला गया है। लेकिन उनमें जो लगाव गद्य में है वह गजल में नहीं। गजल में फुछ विचार लुप्त हैं; शेरों का अनुक्रमण वेदंगा है; दिमांग को एक शेर से दूसरे शेर तक पहुँचने में रुकावट महसूस होती है। यहाँ कोई सम्पूर्ण अनुभव नहीं; विभिन्न अनुभवों के टुकड़े अवश्य हैं, जिनसे कल्पना को लड़खड़ाहट होती है।

जिस तरह सांसारिक प्रेम के प्रभाव से हृदय अन्यान्य प्रकार के जज्ञात से परिपूर्ण होता है उसी तरह आध्यात्मिक प्रेम भी दिल को उदात्त एवं सुन्दर भावनाएँ प्रदान करता है। कि इन अनमोल भावनाओं का श्रुंखलावढ़ तथा सम्पूर्ण चित्र प्रस्तुत कर सकता है। गजल की खामियों के कारण यहाँ भावनाओं के टुकड़े नजर आते हैं। इस विश्रुंखलता के दोप का आरोप कि पर भी होता है। उसकी संवेदना-शिक्त में इतना वल नहीं कि वह अपनी भावनाओं को एक साँचे में ढाल सके, उसकी कल्पना में यह जोर नहीं कि वह सारे मानसिक चित्रों तथा आवेगों को श्रुंखलावढ़ तथा अनुक्रमित करके उन्हें एक सम्पूर्ण अनुभव के रूप में प्रस्तुत कर सके। ऐसी बात नहीं है कि जज्ञात मौजूद नहीं; जज्ञात हैं और व्यक्तिगत हैं, कृतिम नहीं; और किन ने उन्हें जोश के साथ महसूस भी किया है, किन्तु अनुभूतियों की वहुलता में कल्पना की एकता नहीं पाई जाती। इसलिए वही विश्रुंखलता इस गजल में भी है, जो 'गालिब' की गजल में थी।

और सांसारिक प्रेम की तरह आध्यात्मिक प्रेम का क्षेत्र भी सीमित है, बहुत सीमित है। धार्मिकता, आत्म-साधना, अनेकत्व में एकता का दर्शन, संसार-त्याग, वैराग्य और सन्तोथ—वस, इन्हीं विषयों की पुनरावृत्ति होती है। यहाँ भी फारसी का प्रभाव प्रकट होता है। सारे विचार वो दृश्य फारसी से लिये गये हैं। इसलिए असलियत प्रायः अदृश्य पक्षी उन्का की तरह अप्राप्य है। और, असलियत यदि थी भी तो वह अनुसरण के भारी बोझ को वहन न कर सकी।

जो हो, यह बात तो साफ हो गई कि गजल के शेरों में, ये शेर किसी भी रंग के क्यों न हों, कोई लगाव नहीं होता। और यह बात भी कोई नई वात नहीं, बहुधा पुरानी, जानी हुई बातों को भी दुहराना पड़ता है। हाँ, तो यह कोई नई बात नहीं। 'हाली' ने कहा था:

"गजल में जैसा कि मालूम है, कोई खास विषय वयान नहीं किया जाता। माशा-अल्लाह ! केवल भिन्न-भिन्न विचार अलग-अलग शेरों में व्यक्त किये जाते हैं।"

और 'नज्म' तवातवाई की गजल के विषय में यह राय है:

"गजल अगर ऐसी हो कि उसमें मतला से मकता तक एक ही विषय हो तो भी बड़ी बात है। अन्धेर तो यह है कि गजल लिखनेवाला कवि किसी वात को कहने का उद्देश्य ही नहीं रखता। जिस काफिये<sup>3</sup> में जो विषय अच्छी तरह वैँघते देखा उसी को वाँघ लिया। एक शेर में वृतपरस्ती है, दूसरे में एकेश्वरवाद तथा अध्यात्म-ज्ञान; अभी शांख वजा रहे थे, इसके वाद ही अल्ला-हो अकबर का नारा लगाया; या तो मदिरालय में नशे में चूर पड़े थे या धर्मोपदेश करने लगे; अभी मिलन-रात्रि में सहवास-सम्भोग के मजे लूट रहे थे, अभी विरह-रात्रि की वेदनाओं से मरने लगे। एक शेर में माशूक की पर्दानशीनी वो शर्म वो लज्जाशीलता का दावा कि दूसरे में उसके हरजाईपन की शिकायत; अभी यौवन-तरंग और मिदरा-प्रेम की वातें थीं, अभी ही वृद्धावस्था आ गई और खिजाव लगा रहे हैं, या तो प्रलय के वातावरण में खड़े अपने ऊपर किये गये अत्याचारों की दुहाई भी दे रहे हैं....हैं मुसलमान, मगरशेर में नास्तिकता भरी हुई है.... रूप-दर्शन से इनकार करना उनका धार्मिक सिद्धान्त है.... महणर में अल्लाह के दर्शन-सम्बन्धी वातें अपने शेरों में व्यक्त करते हैं "मैं खुद भी गजल कहता हैं और समय के रीति-रिवाज के अनुसार ऐसे ही वे-सिर-पैर के विषय बाँध लिया करता हूँ; किन्तु न्याय यह है कि जिस रचना में इतनी असंगति और परस्पर-विरोध तथा विखराव १० हो, उसमें क्या असर होगा। झंझट यह है कि गजल कहनेवाले कवि को किसी विषय पर कुछ कहने का अभ्यास नहीं होता , विलक काफिया १ १ रदीफ १२ के प्रयोग द्वारा भाव उत्पन्न करने का अभ्यास किया करता है.... गजल कहनेवाले की उलटी चाल है; वे जमीन 3 तरह अकरते हैं और कसीदा, 9 प वो मसनवी 9 द वो मरसिया १७ कहनेवाले मजमून १८ तरह करते हैं।"

और अज्मतुल्लाह खाँ ने भी इसी प्रकार की वात कही है:

"गजल की दुनिया में क्रमबद्धता एक प्रकार का पाप है। रदीफ और काफिया के सपाट-पन के असिरिक्त अर्थ के विचार से एक शेर को दूसरे शेर से कोई लगाव नहीं होता; और इस पर गर्व किया जाता है कि हर शेर अपने रंग में निराला और दूसरे शेरों से विलग है....

एक समझदार पढ़े-लिखे आदमी की गजल को लीजिए। पेन्सिल हाथ में लेकर हर शेर के सामने यह नोट करते जाइए कि अमुक विषयवस्तु उन विषयों में से, जो गजल के लिए निर्धारित हैं, किस प्रकार का है। एक शेर में प्रेम-सम्बन्धी वात होगी तो एक तसब्बुफ़ रें में रेंगा हुआ, एक में आत्मप्रशंसा रें होगी तो एक में ग्रामीणता, एक भरती का शेर होगा तो एक में दार्शनिकता होगी, एक में माशूक रें मुस्कुराता है तो एक में प्रतिद्वन्द्वी के साथ चोंचले करता है। सारांश यह कि उस गजल का हर शेर एक-दूसरे से बेलाग होगा। कल्पना कीजिए कि आपके एक समझदार, शिष्ट, शिक्षित मित्र आपसे ऐसी रंग-विरंगी बातें करें कि एक वाक्य में

१. गुज़ल की पहली पंक्ति, २. गजल की अन्तिम पंक्ति, ३. तुक, यमक; ४. मूर्ति-पूजा, ५. ईश्वर महान् है, ६. प्रेयसी, ७. नफेद वालों को काला करने की दावा, ५. प्रलयकाल, कयामत; ९ स्वयं, १०. विखराव, असम्पृक्तता, ११. तुक, १२. अन्ताक्षरी, १३ पृष्ठभूमि, काव्यरूप; १४. उपमान; १४, १६, १७. उर्दू-कविता के रूप-विशेष, १८. विषय, १९. सूफीमत की वातें, २०. डींग मारना, २१. प्रेयसी।

हूर वो क सूर का वयान हो, एक में धर्मपरायण व्यक्ति पर भोंड़ा फिकरा कसें, दूसरे में तसब्बुफ की तरंग में तूर पहाड़ पर खुदा का जल्वा देखें, सारांश यह कि इसी तरह के असम्बद्ध विचारों का तूमार बाँध दें, प्रत्येक वाक्य एक-दूसरे से विलग हो, कभी जमीन की कहें, कभी आसमान की, कभी कब्र का अन्धकार, कभी मुसहरी का सुख-चैन, तो क्या आप उन महानुभाव को यह समझेंगे कि वे अपने आपे में हैं।"

गजल की विश्वंखलता स्वीकृत है और इसी विश्वंखलता की वजह से यह पाश्चात्य साहित्य में स्वीकृत न हो सकी। 'गोयटे' पर फारसी-किवता का काफी असर पड़ा था, विशेषतः 'हाफ़िज़' से काफ़ी प्रभावित हुआ था। अपनी भाषा में उसने फारसी के रूपकों का वेधड़क प्रयोग किया है, और एक-आध गजल भी रदीफ़ काफ़िया के प्रवन्ध के साथ लिखी है। उसके अनुसरण में अन्य जर्मन किवयों ने भी गजलें लिखीं, किन्तु जर्मन किवता में गजल स्वीकृत न हो सकी। इसी प्रकार कुछ अँगरेजी-किव भी पूर्वीय साहित्य से प्रभावित हुए। एक 'फ्लेकर' को लीजिए, उसकी बहुत-सी किवताएँ पूर्व, पूर्वीय माहौल, पूर्वीय वातावरण, पूर्वीय विचारों से ओत-प्रोत हैं। उसने एक गजल भी लिखी है, और वह गजल यह है:

#### यास्मन

"प्रातःकालीन सौसन की कैसी शानदार चमक है। गुलाव से उसकी विनती कैसी भंगिमा-पूर्ण है। क्या गुलाव अपने सर को जिम्बश देते हैं—यास्मन ?

लेकिन जब रजत पंडुकी उतरती है तो मैं मिल्लों के नन्हें-से फूल को पा लेता हूँ, जिसका मधुर नाम मेरे होठों पर होता है जब मैं कहता हूँ—यास्मन।

सुवह की रोशनी साफ और सर्व है। इस रोशनी में मैं एक ज्यादा तेज रोशनी, एक अधिक गहरी स्वर्णिमता, एक दूर तक फैली हुई दिव्य ज्योति को देखने की जुर्रत नहीं कर सकता—यास्मन।

लेकिन जब दिन की गहरी सुर्ख आँख सूनसान राजपथ के वरावर होती है और कुछ लोग किवला रुख होकर निमाज पढ़ते हैं और मैं तेरे कूचे की तरफ रुख करता हूँ—यास्मन।

या जब चाँदनी रात में हवा एक बेहोश रूह की तरह भटकती फिरती है और ऊद बजाने-वाले सितारे अपने दूध जैसे सफेद बाजू फैलाये हुए प्रेम का गीत गाते हैं—यास्मन।

ऐसे समय में ये भभकते हुए शोले अपनी मुहब्बत के फूल बरसा; क्योंकि वह आज की रात हो या कल, सफेदपोश माली आ पहुँचेगा; और टूटे फूल तो बेजान होते हैं—यास्मन।"

यह 'गजल' तो खैर जैसी भी हो, यह वात स्पष्टतया विदित है कि इसमें विश्वंखलता नहीं, इसके शेरों में असम्बद्धता नहीं, इसके अन्तिम तीन शेर तो एक वाक्या, एक लम्बे वाक्य में गुँथे हुए हैं। फिर यह भी स्पष्ट है कि किव कुछ कहना चाहता है, वह साधारण-सी घिसी-पिटी बात ही क्यों न हो, और सब शेर मिल-जुलकर विचारों का एक ढाँचा तैयार करते हैं, जो अन्तिम शेर में पूर्णता प्राप्त करते हैं।

१. अप्सराएँ, २. शानदार महल।

गजल पाश्चास्य साहित्य में फल-फूल न सकी। इसकी खास वजह वही असम्पृक्तता और विन्धुं खलता है, जिसे गजल का विशिष्ट गुण समझा जाता है। 'निकोल्सन' का कहना है कि गजल की सूरत तो वही है, जो क्सीदे की है, लेकिन गजल में क्सीदे और किते की अपेक्षा आनुक्रमिकता की कमी है और विचारों में लगाव भी कम होता है। यही कारण है कि 'निकोल्सन' किते को अपेक्षाकृत् अधिक कवि-सुलभ साहित्यिक रूप ख्याल करता है। 'क्सीदे और किते का विवरण आगे आयगा। गजल में कम, लगाव और पूर्णता की कमी है। यही आनुक्रमिकता, सम्पृक्तता और पूर्णता सभ्यता की न्यास-शिला हैं और इन्हीं चीजों की कमी की वजह से मैंने कहा था कि गजल कविता का अर्ध-वबंद रूप है। इस विषय का विवेचन मैंने अपने उस निवन्ध में कर दिया था, जिसका शीष्क है 'वज्मेनिगार' ('निगार' का जनवरी तथा फरवरी, सन् १९४२ ई० का अंक)। और वह विवरण यह है—

"इनसान हमेशा इनसान न था। इसने प्रगति की कितनी मंजिलें तय करके सभ्य मानव का पद प्राप्त किया है। इन मंजिलों में से एक मंजिल वर्बरता है। इस मंजिल से इनसान गुजरता है, लेकिन गुजर नहीं जाता अर्थात् तभ्यता के जीने पर पहुँचकर भी वह वर्बरता से मुक्ति नहीं पाता—कम-से-कम इस समय तक तो उसने वर्बरता से मुक्ति नहीं पाई है। वर्त्तमान यूरोपीय युद्ध इसका ज्वलन्त उदाहरण है।

जो कुछ भी हो, सभ्यता और वर्वरता में ध्रुवों का अन्तर है और इस अन्तर को समझना सम्यता का एक चिह्न है। वहशी अपने जज्वात के अस्तित्व को उनके वर्त्तमान होने का उपयुक्त कारण समझता है; वह अपने जज्बात के तत्त्व और उनके कारणों को नहीं समझता और न उनके उद्देश्य या मन्तव्य को पहचानता है। भावनाओं तथा कियाओं को वह चिन्तन-मनन पर तरजीह देता है। स्वाभाविक इच्छाओं को पूरा करना उसकी दृष्टि में असल जिन्दगी है। जिन्दगी के ओज और भराव का वह आदर करता है। जोश की प्रचण्डता और जज्बात की उथल-पुथल में उसे आनन्द मिलता है, किन्तु वह जीवन के उद्देश्य की टोह नहीं लगाता और न जीवन की 'सूरत' पर चिन्तन-मनन करता है। कमजोरी और कमी को वह घुणा की दृष्टि से देखता है और जो चीजें अधिक ऊँचाई तक जा सकती हैं, उन्हें नहीं पहचानता । सभ्य मनुष्य महज अपने जज्वात के अस्तित्व को काफी नहीं समझता; वह आवेगों तथा भावनाओं को परिष्कृत एवं प्रशिक्षित करता है। उनके कारणों और उनके उद्देश्य एवं मन्तव्य को समझता है। चिन्तन-मनन को अनुभूतियों तथा ऋियाओं पर तरजीह देता है। अपने वैयक्तिक जीवन और मानव-जीवन के उद्देश्य को समझने की कोशिश करता है। और दोनों की कल्पना में 'सुरत' ( सम्पूर्ण रूप ) की छवि उसे आंशिक सौन्दर्य की अपेक्षा अधिक प्रमुदित करती है। और वह आवेगात्मक तथा मानसिक संतुलन को अपने जीवन का ध्येय ठहराता है। वर्बरता और सभ्यता का यह भेद कला में द्षिटगोचर होता है। वहशी अपने आर्ट में सामग्री की अधिकता और उसके गौरव पर जोर देता है। अंशों के सौन्दर्य को तो वह समझ सकता है, लेकिन 'सूरत' ( सम्पूर्ण रूप ) के सौन्दर्य और उसकी पूर्णता की उपेक्षा करता है। सभ्य आर्ट का आधार वौद्धिकता और पारगामिता पर है, जो मूल्य-महत्त्व में आवेगात्मक अनुभवों से उच्चतर हैं। सभ्य कलाकार अपने अनुभवों को अलग-अलग रहकर देखता है और उनपर चिन्तन-मनन करता है और थोड़ी देर के लिए पाठकों को भी अपनी बुलन्द सतह पर ले जाता है और उन्हें अनुभूतियों से विमुक्त करके चिन्तन-मनन से सम्पृक्त कराता है।" इ

मानव-प्रकृति में वर्वरता इस समय तक ऋियाशील है और जरा से उकसाव पर सभ्यता की परिधि को तोड़कर वाहर निकल आती है। इसी तरह कुछ साहित्यिक रूपों में भी वर्वरता का तत्त्व मौजूद है। वर्बर तथा अर्ध-वर्बर साहित्यिक रूप पूर्वी एवं पश्चिमी साहित्यों में पाये जाते हैं। गजल भी एक अर्ध-वर्वर साहित्य-रूप है। यह तथ्य इतना स्पष्ट है कि विशेष व्याख्या की आव-श्यकता न होती, यदि उर्दू के साहित्यकारों में चिन्तन-मनन की आदत आम तौर से होती। गजल की 'सूरत' दोषपूर्ण है। वहशी अपनी कला में 'सूरत' और उसकी पूर्णता की तनिक भी परवाह नहीं करता । वह न तो अपने आवेगों तथा विचारों को परिष्कृत करता है और न उन्हें मिलाकर एक आनुपातिक संतुलित रूप की रवना करता है। उसे 'सूरत' (सम्पूर्ण रूप) की कल्पना प्रमुदित नहीं करती और वह दूसरे तत्त्वों से अलग इसकी कल्पना नहीं कर सकता। अंशों अथवा विभिन्न तत्त्वों के सीन्दर्य को वह अलग-अलग देखता है; और आंशिक सीन्दर्य के निरीक्षण में वह इतना तल्लीन हो जाता है कि फिर और किसी चीज की ओर उसका ध्यान नहीं जाता। अंशों के सौन्दर्य और उस सौन्दर्य की अनुभूति को वह काफी समझता है। उसे इस बात की आवश्यकता भी महसूस नहीं होती कि भिन्न-भिन्न ट्कड़े आपस में मिलकर एक सुन्दर, पेचदार और सम्पूर्ण चित्र पैदा करें। गजल में विभिन्न तत्त्व समाविष्ट होकर सम्पूर्ण रूप का सर्जन नहीं करते। प्रत्येक शेर के प्रभाव से दृष्टि हटाकर यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो यह तथ्य प्रत्यक्ष प्रमाणित होगा कि गजल का रूपात्मक सौन्दर्य हमारे दिमाग के नन्दतिक बोध को तृप्त नहीं करता। यदि हर शेर को सम्पूर्ण और एक छोटी-सी कविता मान लिया जाय तो भी गजल में रूपगत सौन्दर्य का अभाव होगा और गजल की सूरत एक ऐसे संग्रह की होगी, जिसमें भिन्न प्रकार की कविताएँ इकट्ठी की गई हों। 'निगार' (जनवरी तथा फरवरी, सन् १९४१ ई०) के पृष्ठ ३३ पर ये पाँच शेर मिलते हैं :

- १. तिकया कलाम ही सही रश्क र से मर रहा हूँ मैं
   क्यों कहो बात-बात पर 'देखो भला-सा नाम है'।
- २. अदब<sup>3</sup> लाख था फिर भी उसकी तरफ + नजर मेरी प्रकसर बहकती रही।
- ३. कासिद४ पयाम उनका न कुछ देर अभी सुना + रहने दे महवे लज्जते जौके द खबर मुझे ।
- ४. जब कहा उसने मुद्द<sup>७</sup>आ किहए + सोचते रह गये कि क्या किहए।
- ४. जानता हूँ कि नशेमन नहीं बाकी सैयाव कि कि नशेमन नहीं बाकी सैयाव कि कि नशेमन नहीं है। कि जानता हूँ कि नशेमन नहीं है।

—'असर' लखनबी

१. वातें करने में किसी वाक्यांश-विशेष को बार-बार कहना, टेक;
 २. हाह,
 ३. शिष्टता,
 ४. दूत,
 संवाद पहुँचानेवाला;
 ५. तल्लीन,
 ६. समाचार की प्रतीक्षा का आनन्द,
 ७. मन्तव्य,
 ६. घोंसला,
 ९. बहेलिया, चिड़ीमार;
 १०. आनन्द,
 १०. चुभन,
 १२. अपूर्ण इच्छा,
 अभिलाषा;
 १३. उड़ना।

ये किवता-पंक्तियाँ भिन्न-भिन्न गजलों से संकलित की गई हैं और ये एक छुन्द, एक काफिया और एक रदीफ की नहीं हैं, लेकिन हर शेर का मतलब साफ है। और उसे समझने के लिए गजल के अन्य शेरों की जानकारी आवश्यक नहीं। हर शेर का मतलब और उसके सौन्दर्य की अनुभूति गजल की 'सूरत' पर निर्भर नहीं। गजल में रूपगत सौन्दर्य शून्यप्राय है। और 'सूरत' की भावना एक धोखा है। अगर गजल में यह सौन्दर्य होता तो फिर ये पंक्तियाँ गजल से इस प्रकार अलग नहीं की जा सकती थीं। और अलग होने पर उनके सौन्दर्य का अधिकांश नष्ट हो जाता। अधिक विस्तार की न तो आवश्यकता है, न गुंजाइश। यह बात पूर्णतया प्रमाणित हो गई कि वह रूपगत सौन्दर्य, जो नज्म, अफसाना, नाटक इत्यादि की लाजिमी विशेषता है, गजल में मौजूद नहीं। गजल के हर शेर में किसी विशिष्ट आवेग या विचार की अभिव्यंजना उद्दिष्ट होती है। सारी अनुभूतियाँ तथा कल्पनाएँ सम्मिलित वा सुव्यवस्थित होकर एक सम्पूर्ण चित्र के रूप में विद्यमान नहीं होतीं। कलागत दोष के कारण प्रत्येक अनुभूति या विचार और उसका अस्तित्व, तथा उसकी अभिव्यक्ति काफी समझी जाती है। यही इस साहित्यिक रूप के अर्थ-वर्वर होने का प्रमाण है।

यहाँ एक गलतफहमी की सम्भावना है, जिसे दूर कर देना उचित है। यह वात तो सिद्ध हो बुकी कि गजल किवता का एक अर्ध-वर्वर रूप है। किन्तु इससे यह परिणाम नहीं निकलता कि प्रत्येक गजल लिखनेवाला किव भी अर्ध-वर्वर है। सम्भव है कि गजल कहनेवाले किव ने अपने जज्वात का परिष्कार तथा प्रशिक्षण किया हो और उसमें आवेगात्मक तथा मानसिक सन्तुलन भी हो। यह भी सम्भव है कि उसने अपनी वैयक्तिक जिन्दगी और मानव-जीवन का उद्देश्य तथा उसके पूर्ण उत्कर्ष को समझने की कोशिश की हो। अर्थात् वहुत सम्भव है कि वह सभ्य हो; लेकिन जब वह गजल में उसके विशिष्ट गुणों को स्थिर रखते हुए उसकी रचना करेगा तो उसका फल एक अर्ध-वर्वर कृति होगी। गजल इस दोप से उसी समय मुक्त होगी, जब वह गजल वाकी न रह जाय और नज़म का रूप धारण कर ले।

गजल से दृष्टि हटाकर यदि हर शेर को एक सम्पूर्ण नज्म समझा जाय तो शेर पर भी अर्ध-वर्बर होने का आरोप लगेगः। किव की अनुभूति-शक्ति विभिन्न प्रकार के प्रभाव ग्रहण करती और उनका सर्जन तथा व्यवस्था करती रहती है। लेकिन अकेले एक शेर के छोटे-से पैमाने में किसी जटिल आवेगात्मक एवं मानसिक अनुभव के समाने की गुंजाइश नहीं। एक शेर में किसी एक जज्बे की या खयाल या आंशिक दृश्य की अभिव्यक्ति अवश्य सम्भव है, लेकिन उनका आरम्भ, उनका उद्देश्य एवं मन्तव्य, दूसरे जज्बों, खयालों तथा दृश्यों से उनका सम्बन्ध इत्यादि सारी चीजें एक शेर में नहीं समा सकतीं। एक वहशी अपने तात्कालिक आवेग के अस्तित्व, उसकी अनुभूति और उसकी तृष्ति को पर्याप्त समझता है। उसे उस समय भूत-भविष्य का तिनक भी ध्यान नहीं रहता। वह यह नहीं सोचता कि यह तात्कालिक आवेग उमकी वैयक्तिक जिन्दगी में सहायक अथवा बाधक होगा। वह इसके मूल्य-महत्त्व का अनुमान नहीं करता और यह भी नहीं देखता कि उसकी तृष्टि से दूसरों को लाभ या हानि होगी। जिस प्रदार कारवारी जीवन में वह अपनी हर खाहिश को व्यावहारिक रूप देने की चेष्टा करता है, उसी तरह वह अपने हर शेर में किसी

तात्कालिक अनुभूति की अभिव्यक्ति करता है और इस अभिव्यक्ति से उसके नन्दितिक वोध की तृष्ति हो जाती है—तात्कालिक तुष्टि हो जाती है। यही तात्कालिक तुष्टि उसकी नन्दितिक चेष्टाओं का उद्देश्य होती है। वह न चिन्तन-मनन करता है, न चिन्तन-मनन उसके वश की बात होती है। वह महज प्रचण्ड भावावेश से वाध्य होकर उससे शीघ्र मुक्ति चाहता है; और यह मुक्ति वह शेर के रूप में प्राप्त करता है। मनुष्य जब प्रगति की मंजिलें तय करता है और वर्बरता की परिधि से आगे बढ़कर सभ्यता की सीमा में कदम रखता है तो वह वर्बरता के तत्वों से विलग हो जाता है। अथवा उन्हीं तत्त्वों में उलट-फेर करके अपनी सभ्य जिन्दगों की नई आवश्यकताओं के लिए नये साज-सामान की सृष्टि करता है। ये वर्बरता के तत्त्व नितान्त लुप्त नहीं हो जाते और वह सभ्यता के जीनों पर पहुँचकर भी इनसे काम ले सकता है और इनसे थोड़ा-बहुत आवन्द उठा सकता है—ऐसा आनन्द, जो उसकी मानसिक तथा आवेगात्मक हस्ती को पूर्ण तृष्ति प्रदान नहीं करता, यह तृष्ति उसे नज्म से प्राप्त होती है। नज्म में तात्कालिक प्रचण्ड भावावेश अथवा आंशिक निरीक्षण की अभिव्यंजना नहीं होती। जिस अनुभव का वर्णन होता है वह महत्त्व-पूर्ण, कीमती और पेचदार होता है और उसकी व्यक्त करने में सोच-विचार से काम लिया जाता है।

जो कुछ भी हो, यदि अकेले एक शेर को नज्म की तरह पूर्ण समझा जाय और उसको अपने नन्दितक बोध की तुष्टि का साधन बनाया जाय तो यह भी एक वहशी काव्य-रूप होगा और किसी सभ्य दिमाग को इससे पूर्ण शान्ति नहीं मिल सकेगी; जैसे—

#### अदब लाख था फिर भी उनकी तरफ + नजर मेरी अकसर बहकती रही

इस शेर में महज एक घटना का वर्णन है। अदव के वावजूद कवि 'उसको' देखता रहा। यदि यह शेर किसी ऐसे आदमी के सामने पढ़ा जाय, जिसके जेहन में गजल की दुनिया का पहले से कोई नक्शा मौजूद नहीं तो उसे इस शेर का मतलब समझ में न आयगा। अदब था तो क्यों था और किस व्यक्ति का था ? अगर 'अदव लाख था' तो फिर नजर क्यों बहकती रही ? अगर नजर बहकती रही तो फिर इसका परिणाम क्या हुआ ? इस अपूर्ण और देखने में असंगत घटना का वर्णन करने में किव का उद्देश्य क्या है ? इस तरह के प्रश्न उसके मन में उठ सकते हैं। इस शेर का मतलव समझने के लिए गजल की दुनिया की जानकारी आवश्यक है। उर्दु की गजलें और जो विचार उनमें मिलते हैं, वे हमारी चेतना में इस शेर या किसी शेरं की पृष्ठभूमि की हैसियत रखते हैं। यदि यह पृष्ठभूमि मौजूद है तो फिर शेर का मतलब बहुत आसानी से समझ में आ जायगा। कवि किसी पर आसक्त था; वह माणुक का सम्मान करता था। एक दिन किसी जगह, किसी सभा में वह मागूक के दर्शन से प्रसन्न-चित्त हुआ। उसके हृदय में उसके प्रति सम्मान तो बहुत था, लेकिन प्रेम के हाथों विवश था। वह बार-वार उसे देखा किया। उसका उद्देश्य प्रेमपात का अनादर करना न था। नजर का बहकना प्रेम की प्रचण्डता और प्रेयसी के सौन्दर्य के आकर्षण का परिणाम था। इस व्याख्या का मतलव यह नहीं कि किसी घेर का अर्थ समझने में देर होती है अथवा इसके लिए असाधारण बौद्धिकता या पारदर्शकता की जरूरत होती है। नहीं, पृष्ठभूमि हमारी चेतना में वर्तमान रहती है; इसलिए मतलव शीघ्र ही

हृदयंगम हो जाता है, लेकिन फिर भी पूर्ण तृष्ति नहीं होती। इस शेर में मानों किसी असंगत घटना की अभिव्यक्ति की गई है। शेर की 'सूरत' दोषयुक्त और अपूर्ण है। 'सूरत' के साथ-साथ घटना तथा अनुभव की आत्मा भी पूर्णता चाहती है। इसे दूसरे अनुभवों के साथ मिलाकर किसी सुन्दर, कीमती और पेचदार चित्र की रचना नहीं की गई है। इस शेर से यह भी नहीं मालूम होता कि कि की संवेगों की दुनिया में इसका क्या महत्त्व है और इस नवीन अनुभव ने वर्त्तमान अनुभवों के सर्जन, निर्माण एवं व्यवस्था में क्या परिवर्त्तन-परिवर्धन किया। यहाँ केवल एक प्रचण्ड भावावेश का वर्णन है, जिसके उद्देश्य-तात्पर्य से किव को कोई बहस नहीं। इसलिए अकेला शेर भी अर्ध-वर्बर काव्य-रूप है।

यह ऐसी खुली हुई बात है कि इससे इनकार की गुंजाइश नहीं, लेकिन इससे हमारी अनुभूति को कुछ ऐसा आघात पहुँचता है कि हृदय इसे ग्रहण करने को तैयार नहीं होता; अक्ल बहाने ढूँढती है; दिखावटी तर्क और व्याख्या द्वारा इस ज्वलन्त सत्य पर परदा डाला जाता है। 'फिराक' साहेव लिखते हैं:

आप गजल को अर्ध-बर्बर काव्य-रूप बनाते हैं। यदि ऐसा होता तो अरब-निवासी भी फारसी गजल की तरह गजलें कहते, बिल्क अरब में भी सबसे अच्छी गजल अरब के बदद और लुटेरे तथा अनपढ़ लोग कहते और हिन्दुस्तान या अन्य देशों के असभ्य गँवार भी गजल कह लेते, बिल्क असभ्य और अर्ध-वर्बर जातियाँ तो बहुत शृंखलाबद्ध आनुक्रमिक नज्में कहती हैं। उनकी कल्पना एवं भावना तो बाह्य अनुक्रमण या घटनात्मक अनुक्रमण का सहारा लिये विना एक पग भी नहीं चल सकतीं। गजल की सफल कविता, गजल-रुवाइयत तो सभ्यता और संस्कृति की चरम परिपक्वता एवं सूक्ष्मता की मंजिलों में ही सम्भव है: 'मिट गई' नज्में तो अजजाए तगज्जुल हो गई' (नज्में नज्ट हो गई' तो उनमें गजल की आत्मा आ गई)।

भाषा का आनन्द और ओजपूर्ण वर्णन-शैली के सिवा इस बुद्धि की सादगी पर आध्वर्य होता है। शायद एक उदाहरण से यह तथ्य स्पष्ट हो जायगा। गजल की उपमा प्रायः 'ब्राउनिंग' के ड्रामेटिक मोनोलॉग से दी गई है। यह उपमा भी गलतफहमी पर आधारित है, कारण कि इस प्रकार की अँगरेजी-कविताओं में एक घटना का क्रमानुसार वर्णन होता है, जो गजल में नहीं होता। और मजा यह है कि ड्रामेटिक मोनोलॉग को 'जाजं सेण्टियाना' ने अर्ध-वर्बर काव्य-रूप घोषित किया है :

"इसकी संक्षिप्त कविताओं में पूर्णता नहीं, विस्तृत विवरण नहीं। यह छोटे-छोटे धड़ हैं, जो टूटे हुए बनाये गये हैं; इसलिए कि पढ़नेवाले वाजुओं और टाँगों की कमी को पूरा करें। इन कविताओं में प्रशंसा-योग्य जो चीजें हैं, वे ये हैं: फिकरों की अर्थगिभता, जोश वो एहसास की तेज चमक, वस्तु-निरीक्षण के टुकड़ों का ढेर, यदाकदा प्रकाश की झलक और काव्य-सौन्दर्य। यह सब सही, लेकिन ऐसी कोई चीज नहीं, जो विशुद्ध सौन्दर्य की आत्मा में डूवकर लिखी गई हो, जो ईमानदारी के साथ पूर्णता को पहुँचाई गई हो, जो सादा और निश्चित रूप से दुरुस्त हो।"

यही बातें गजल पर भी लागू होती हैं। बात यह है कि 'ब्राडिनग' के ड्रामेटिक मोनोलॉग का 'इतिहास' भी कुछ गजल ही जैसा है। शेक्सपियर और उसके समय के ड्रामों में 'सोलीलोकी' होती है, जिसमें नाटक का कोई पात अपनी कल्पना में बातें करता है। इसमें जो विचार तथा आवेग उसके दिल-दिमाग में गुजरते हैं उन्हें प्रतिविम्वित किया जाता है। इसी चीज को 'ब्राउनिंग' ने अलग करके एक अलग काव्य-रूप बना लिया। और वह इसलिए कि 'ब्राउनिंग' में सर्जन-शिक की कमी थी। नाटक जैसी पेचदार वस्तु उसके वश की बात न थी। ड्रामेटिक मोनोलॉगों, घटनाओं तथा आवेगों के पेचदार प्रवन्ध के वदले वीच से एक घटना को लेकर बयान किया जाता है, जिसका कोई आदि-अन्त नहीं। इस साहित्य-रूप में पूर्णता की स्पष्ट कमी है। नाटक का पेचदार और पूर्ण प्रवन्ध तो खैर सम्भव ही नहीं, इसमें वह पूर्णता भी नहीं, जो 'लीरिक' में होती है।

क्सीदे के चार भाग होते हैं: तश्वीव, गुरेज, मद्ह और दुआ—इन चारों को मिलाकर क्सीदे का प्रवन्ध किया जाता है। लेकिन यह प्रवन्ध भी कुछ यों ही-सा है। वहरहाल, इसके पहले हिस्से में आशिकाना अशआर भी जायज थे; शायद इसलिए कि 'वे प्रायः हुपंवद्धं के होते हैं और उन्हें सुनकर हुपेंल्लास पैदा होता है, उसके बाद प्रशंसात्मक शेरों का प्रभाव हृदय पर अधिक पड़ता है।" हाँ, तो 'हातिमी' का कहना है कि जिस गजल से किव अपने क्सीदे का प्रतिष्ठापन करता है उसको अपनी बाद में आनेवाली प्रशंसा या निन्दा के साथ सम्पृक्त होना चाहिए। उससे अलग नहीं होना चाहिए; क्योंकि विभिन्न अंगों के समन्वय के विषय में क्सीदे की उपमा मानव-शरीर की-सी है। इसलिए जब एक अंग दूसरे से अलग या रचना की विशुद्धता में उससे विभिन्न होगा तो शरीर में एक ऐसा दोष पैदा कर देगा, जो उसकी सारी सौन्दर्य-सुपमा को नष्ट कर देगा।"

जिस गजल से क्सीदे का प्रतिष्ठान होता है उसकी पंक्तियाँ क्रमानुसार शृंखलाबद्ध होती हैं और अरवी-फारसी की प्रारम्भिक गजलें शृंखलाबद्ध तथा सम्पृक्त होती थीं। लेकिन पीछे चलकर यह खयाल भूल गया कि गजल के शेरों की उपमा मानव-शरीर के अंगों के समन्वय की-सी है। इसलिए जब एक अंग दूसरे से विलग या निर्दोष रचना में उससे विभिन्न होगा तो शरीर में एक ऐसा दोष पैदा कर देगा, जो उसकी सारी सौन्दर्य-सुषमा को नष्ट कर देगा।

महारानी 'विक्टोरिया' का राजत्व-काल महारानी 'एलिजावेथ' के समय से अधिक सभ्य था। इसलिए 'फिराक,' साहेब के विचारों के अनुसार यदि ड्रामेटिक मोनोलाँग अर्ध-वर्वर काव्य-रूप है तो उसका रिवाज महारानी 'एलिजावेथ' के समय में या उस युग से पहले होना चाहिए था। शायद ड्रामेटिक मोनोलाँग की-सी सफल कविता और उसकी सम्यक्ता भी सभ्यता-संस्कृति की चरम परिपक्वता और शुचिता की मंजिलों में सम्भव है। शायद ड्रामे मिट गये तो ड्रामेटिक मोनोलाँग के अंश वन गये!

गजल की हिमायत में जहाँ 'ब्राजिनग' के मोनोलाँग का हवाला दिया जाता है, वहाँ प्राय: अवचेतन की वात भी छेड़ी जाती है। मैं इस समय आर्ट और अवचेतन की वहस में नहीं पड़ना चाहता, केवल यह बता देना चाहता हूँ कि कलाकार जो कुछ करता है, सचेतन रूप से करता है और प्रत्येक कलात्मक कृति एक सचेतन किया है। सम्भव है कि विचार तथा चित्र कलाकार के अवचेतन से उभरें, लेकिन कलाकार इनसे जान-बूझकर काम लेता है:

## आते हैं गैब<sup>9</sup> से यह मज़ा<sup>२</sup> भी ख्याल में 'ग़ालिब' सरीरे<sup>3</sup>-ख़ामा<sup>४</sup> नवाए<sup>५</sup> 'सरोश'<sup>६</sup> है।

विषय परोक्ष से खयाल में आयें या अवचेतन से, वे खयाल अर्थात् चेतन से टकराते हैं और किव उन्हें शेर के साँचे में ढालता है। वे न तो 'सरोश' की वाणी हैं, न अवचेतन की आवाज। सम्भव है कि गजल के विभिन्न शेरों में अचेतन रूप से सम्बन्ध हो, लेकिन वह सम्बन्ध जो फायड की सहायता के विना समझ में न आय, उसे मैं सम्बन्ध नहीं कहता। यदि आप फायड के किसी अनुयायी के पास अपना रोग लेकर जायँ तो बहुत सम्भव है कि वह कुछ शब्दों की सूची आपके सामने रखकर आपसे कहे कि मैं एक-पर-एक ये शब्द वोलता हूँ और प्रत्येक शब्द के वाद शी घातिशी घ्र विना सोचे हुए जो शब्द आपके मन में आये, आप वेखटक कह दें। जैसे उसने कहा 'फूल', आपने कहा 'गुलाव', उसने कहा 'खून', आपने कहा 'जिगर', उसने कहा 'पत्थर', आपने कहा 'सिर', उसने कहा 'जंजीर', आपने कहा 'पाँव', उसने कहा 'रात', और आपने कहा 'जुल्फ', इत्यादि-इत्यादि; तो वह यह परिणाम निकाल सकता है कि आप प्रेम-रोग से पीड़ित हैं, खूने-जिगर पीते हैं, पत्थर से सिर फोड़ते हैं, आपके पाँव में जंजीर है; वरना देखने में पत्थर और सिर, पाँव और जंजीर में सचेतन ढंग से कोई सम्बन्ध नहीं। इसी प्रकार बहुत सम्भव है कि गालिव के इस शेर :

#### दिल को आँखों ने फँसाया क्या मगर

#### यह भी हलके दें तुम्हारे दाम के

और इसके वादवाले शेर:

शाह<sup>9</sup> के है गुस्ले<sup>99</sup> सेहत<sup>92</sup> की खबर + देखिए कब दिन फिरें हम्माम<sup>93</sup> के इन दोनों शेरों में कोई अचेतन सम्बन्ध हो तो हो—कह सकते हैं कि आँखों को 'वीमार' कहा जाता है, इसी वजह से गालिव का खयाल 'गुस्ले-सेहत'<sup>98</sup> की ओर गया—

बात यह है कि गजल के शेरों में सम्बन्ध होता भी है और नहीं भी होता है। जहाँ शेर कहने का ढंग यह हो:

"गजल कहने का तरीका मैंने यह देखा कि जब कुछ कहना होता तो पहले उस जमीन " (पृष्ठभूमि) को दिमाग में फिराते " जन उस बात उस ओर हो जाता तो " फराते कि का कि कोई का फिया " विवास जाता, आप उसमें भेर कहना शरू करते; एक के बाद दूसरा, दूसरे के बाद तीसरा; वस, यह जान पड़ता कि कहे हुए भेर याद हैं। जबतक यह न कहा जाता कि हज़रत, अब तो इस का फिए में बहुत अच्छे-अच्छे भेर हो गये तबतक उसी का फिये में भेर कहते चले जाते।"

जहाँ इस प्रकार की तुकबन्दी का नाम किवता हो, वहाँ चेतन और अवचेतन की वहस वेकार-सी वात मालुम होती है।

१. परोक्ष, २. विषय, ३. लिखते समय कलम से निकलनेवाली आवाज, ४. कलम, ५. राग, आवाज; ६. सुखद संवाद देनेवाला फरिश्ता, ७. शायद, ८. वृत्त, परिधि; ९. फन्दा, जाल; १०. वादशाह, राजा; ११. स्नान, १२. स्वास्थ्य, स्वास्थ्य-लाभ; १३. स्नानागार, १४. वीमारी के बाद स्वास्थ्य-लाभ करने पर प्रथम स्नान; १५. पृष्ठभूमि, वातावरण; १६. आदेश देते हैं, १७. तुक ।

हाँ, तो गजल के शेरों में सम्बन्ध होता है। बहुत-से किव ऐसी गजलें भी लिखते हैं, जिनमें पंक्तियाँ श्रृंखलाबद्ध होती हैं, प्रत्येक शेर एक ही विषय से सम्पृक्त होता है या किसी विषय-विशेष की अभिव्यक्ति में सहायता करता है। और, उसका रूप नज्म का-सा होता है। 'गालिब' की वह प्रसिद्ध गजल, जिसकी अन्तिम पंक्ति है:

'मृद्दत हुई है यार को मेहमां किये हुए + जोशे-कृदह को बज्मे विदागां किये हुए इसी प्रकार की है। शेरों में अनुरूपता है; लेकिन इस गजल में और किसी नज्म में ध्रुवों का अन्तर है। यहाँ कुछ विचार वो जज्वात श्रुंखलावद्ध नजर नहीं आते, वे सम्पृक्त होकर आत्मीयता ग्रहण नहीं करते। इसके विपरीत एक ही विचार, एक ही मन्तव्य को वार-वार विभिन्न रूपों में प्रस्तुत किया गया है। विपयवस्तु वही एक है, जिसकी पहले मिसरे में पूर्ण रूप से अभिव्यञ्जना हुई है:

#### मुद्दत हुई है यार को मेहमां किये हुए

दिल को फिर यह लालसा हुई है कि प्रेम-वेदनाओं और उसके आकर्षणों का आनन्द लूटे। इसीकी भिन्न-भिन्न रूप से अभिव्यक्ति हुई है। 'गालिव' ने अपनी सारी कल्पना-शक्ति शब्दों में लगा दी है। इस मौलिकता की उपलब्धि यही है कि सीधी-सादी वात की विविध रूपों और रंगीन बन्दिशों के साथ पुनरावृत्ति हो। सौन्दर्य है तो महज शाब्दिक और सारी प्रशंसा की रचना मौलिक ढंग से की है। यह प्रश्न भी नहीं उठता कि किव को इस किवता में किसी अनुभव का प्रदर्शन अभीष्ट है भी या नहीं, और यदि अनुभव था तो उसे दूसरे अनुभव ने पीठ-पीछे डाल दिया; और यह अनुभव शब्दों के उलट-फेर, नये-नये चित्रों की काट-छाँट और विचारों के ठाट-वाट के साथ मिला हुआ है।

'दर्द' की एक गजल है:

काश ता शम्मा न होता गुज़रे परवानः + तुमने क्या कृह किया वाल वो परे परवानः शम्मा के सद्के तो होते उसे देखा या अभी + फिर जो देखा तो न पाया असरे परवानः क्यों उसे आतशे सोज़ं ने में लिये जाती है + सूझता भी है तुझे ऐ नज़रे परवानः । एक हो जस्त ने में ली मंज़िले मक् सूद अं उसने + राहरों अं रश्क की जा अहै सफ़रे परवानः शम्मा तो जल बुझी और सुब्ह नमूदार हुई + पूछूँ ऐ 'दर्द' मैं किससे खबरे परवानः ।

यहाँ एक ही खयाल की बार-वार पुनरावृत्ति नहीं। पतंग, दीपक का प्रेमी, अपने सर्जन में विनाश की सुरत छिपाये रखता है:

मेरी तामीर<sup>२</sup>° में मुज़मर<sup>२</sup> है एक सूरत<sup>२२</sup> ख़राबी<sup>२3</sup> की जसकी जिन्दगी का हेतु उसकी मृत्यु का कारण है। वाह्य रूप से देखनेवाली आँख इस रहस्य को

१- वड़ा प्याला, बड़े प्याले में भर-भरके खूव छक-छकके शराव पीना; २. रंग-रास की बैठक, ३- चिरागों का खेल-तमाशा, दीपावली; ४- तक, ५. दीपक, ६. पतंग, ७- जुल्म, अत्याचार; ५- डैना, ९- निछावर करना, अपित करना, १०- चिह्न, निशान; ११- आग, १२- जलती हुई, १३- छलाँग, १४- अभीष्ट, १५- याती, राह चलनेवाला; १६- डाह, स्पर्दा; १७- स्थान, १८- याता, १९- दिखाई पड़ना, २०- सर्जन, निर्माण, २१- निहित, छिपा हुआ; २२- रूप, शक्ल; २३- विनाश।

नहीं समझ सकती कि परवाने के विनाश में उसकी जिन्दगी का रहस्य छिपा हुआ है। इसलिए अफसोस होता है कि यदि परवाना शम्मा के रूप पर आसक्त न होता, यदि शम्मा तक उसकी पहुँच न होती तो वेचारा व्यथं अपनी जान क्यों देता। उसकी मृत्यु का दोध है परवाने की उड़ने की शिक्त पर। यही उड़ने की शिक्त, जो उसे प्रेयसी की सिन्नकटता प्रदान करती है, उसकी मृत्यु का साधन भी वनती है। अभी-अभी परवाना शम्मा के सौन्दर्य का मजा लूट रहा था और अभी ही नष्ट-भ्रष्ट हो गया। कल्पना केवल उसके पंख और उनों की नहीं, परवाने की दृष्टि भी इस विनाश के लिए जिम्मेदार है, जो उसे जान-वृझकर धधकती हुई आग के पास ले जाती है। परवाने का जल मरना दुःख का कारण भले ही सही, उसका भाग्य शिक्षाप्रद भी है, जो अपने साहस को कोड़े लगाने का काम करता है। परवाना अपनी मंजिल को जानता है और अपने अभीष्ट स्थान तक पहुँच भी जाता है। एक ही छलाँग में उसकी कि कि जानता है जौर अपने अभीष्ट स्थान तक पहुँच भी जाता है। एक ही छलाँग में उसकी कि का सम्मा तो जल वुझी और परवाने की खबर किसे मालूम?

परवाने का प्रेम, उसके पंख और डैनों की प्राणघातक उड़न-शक्ति, उसकी दृष्टि की कमनजरी, पल-भर में निमिषमात्र में उसका जल बुझना, उसकी छलाँग मारने से प्राप्त उपदेश, दीपक के सौन्दर्य और पतंग-प्रेम की अनित्यता—सारांश यह कि कितने ही विचारों का सम्मेलन है और ये खयाल दिल में महसूस किये गये हैं, लेकिन दिमाग को पूर्ण तृष्टि तथा शान्ति मुयस्सर नहीं। शम्मा व परवाने का रहस्यमय अनुनय-विनय गजल का आम विषय है। लेकिन असल कारण विषय की विशेषता नहीं। इस गजल की मिसाल पच्चीकारी को है। अलग-अलग टुकड़े जड़े हुए दीख पड़ते हैं और एक प्रकार का अनुपात तथा सुन्दरता पैदा हो गई है, लेकिन वह अनुरूपता कहाँ, जो किसी सुन्दर गुलाव के विभिन्न अंशों में होती है। वह समन्वय कहाँ, जो उसके रंग वो बू में होता है। यही चीज है, जो नज्म में मिलती है, मगर प्रुंखलाबद्ध गजल में नहीं मिलती।

'फिराक' की एक गजल है:

शामेग्म<sup>2</sup> कुछ उस निगाहे<sup>3</sup> नाज़ की बातें करो बेखुदी<sup>8</sup> बढ़ती चली है राज़<sup>9</sup> की बातें करो यह सक्ते<sup>6</sup>-यास<sup>9</sup>, यह दिल की रगों का टूटना खा़मुशी<sup>c</sup> में कुछ शिकस्ते<sup>9</sup> साज़<sup>9</sup> की बातें करो निकहते<sup>9</sup>-जुल्फ़े<sup>92</sup> परीशां<sup>93</sup>, दास्ताने<sup>98</sup>-शामे गृम सुब्ह होने तक इसी अन्दाज़<sup>99</sup> की बातें करो नाम मी लेना है जिसका एक जहाने<sup>98</sup> रंग-बो-बू आज कुछ उस नौ-बहारे<sup>98</sup> -नाज़ की बातें करो

१. दृष्टिकोण की संकीर्णता, २. दु:खमय सन्ध्या, ३. भाव-भंगी की दृष्टिवाला, ४. अधीरता, ४. रहस्य, ६. शान्ति, सन्नाटा; ७. निराशा, ८. मौनता, सन्नाटा; ९. टूटना, १०. वाजा, ११. वू, खुशबू, १२. अलकें,१३. विखरी हुई, १४. कहानी, १५. ढंग, १६. दुनिया, १७. नववसन्त ।

कुछ कृष्त की तीलियों से छन रहा है नूर-सा कुछ फ़ेज़ा कुछ हसरते उ-परवाज की बातें करो जिसकी फ़ुकंत ने पलट दी इश्क की काया 'फ़िराक' आज उस ईसा अ-नफस दमसाज की बातें करो

और फिर इसका गय इस प्रकार करते हैं:

"उदासी और दु:खमय सन्ध्या है; आओ, कुछ उसकी भंगिमापूर्ण निगाहों का जिक छेड़ दें; क्योंकि विह्नलता वढ़ती चली जा रही है। और इस समय कुछ रहस्यपूर्ण बातें होनी चाहिए। यह निराणामय शान्ति, यह दिल की रगों का टूटना, इस सन्नाटे में तो साज़ के टूटने का जिक छेड़ना उचित मालूम होता है। उसके बालों की खुशबू या दु:खमय सन्ध्या की कहानी, रात-भर इसी ढंग की वातें हों। उसका तो नाम लेना भी रंग व बू की एक दुनिया है। हाँ, तो आज उसी भंगिमापूर्ण नववसंत की कहानी कहो। हम कैदियों की भी क्या जिन्दगी है! हमारे पिंजड़े की तीलियों से कुछ नूर-सा छन रहा है। इस मजबूरी और गम को भूलने के लिए कुछ खुले हुए वातावरण और उड़ने की अभिलाषा का जिक्र करो। ऐ 'फ़िराक'! जिसके विरह ने काया ही पलट दी उसी ईसा की-सी प्राणदा साँसवाले साथी का जिक्र आज के छेड़ो।"

स्पष्ट दीख पड़ता है कि इस गजल तथा गद्य में वह विलगाव और विश्वंखलता तो नहीं, जो साधारणतः गजल में पाई जाती है, लेकिन वह लगाव, विचार की वह उठान भी नहीं, जो 'ददं' की गजल में है। सम्भव है कि ''हर अच्छी गजल एक अनादि, अनन्त और व्यापक गजल की कुछ आवाजों की प्रतिध्वनि या उसके वाजे के अनिगनत पदों के रागों का प्रदर्शन है—वह अनादि-अनन्त गजल, जिसे हम वजूद (अस्तित्व) या जिन्दगी कहते हैं, जीवन तथा विश्व कहते हैं।" १ १ लेकिन यह बात मात्र गजल की विशिष्टता नहीं—इसके अतिरिक्त मुझे यह भी समझ में नहीं आता है कि इस गजल का हर शेर जिन्दगी के किस कानून या सुनिश्चित रूप से किस ह्वयग्राही समस्या या दृश्य का निणंय करता है।

'थियोफ़िल गुतियर' की एक छोटी-सी नज्म १२ है:
इस नोचे खुचे, लंडूरे जंगल में
रक्खा ही क्या है—बस एक डाली से
एक भूला-भटका पत्ता लटक रहा है
हां, कुछ भी नहीं—बस एक पत्ता और एक चिड़िया
मेरी कह में रक्खा ही क्या है
बस मुहन्बत और मुहन्बत का तराना
लेकिन पतझड़ की हवा की सनसनाहट
इस तराने को सुनने नहीं देती

१. पिंजड़ा, २. वातावरण, ३. अभिलाषा, ४. उड़ना, उड़ानः ५. विरह, विछुड़न; ६. प्रेम, प्रेमी :७-८. ईसा मसीह की साँस लेनेवाला, ९. साथी।

चिड़िया उड़ गई, पत्ता झड़ गया, मुहब्बत बुझ गई—अब जाड़ा आ पहुँचा ऐ नन्ही चिड़िया ! मेरी कब पर गाना जब पेड़ फिर हरे-भरे हो नायँ

नज्म, विशेषतः फांसीसी नज्म, का अनुवाद असम्भव है। लेकिन फिर भी इसका अनुमान करना सम्भव है कि जो बात, जो लगाव, श्रृंखला, पूर्णता, अनादि, अनन्त वो व्यापक गजल की प्रतिध्विन इस नज्म में है वह 'फिराक' की उपर्युंक्त गजल में नहीं। 'फिराक' एक ही साँस में रहस्यपूर्ण वातें, साज टूटने की वातें, भंगिमायुक्त नव वसन्त की वातें, उड़ने की अपूर्ण अभिलाया की बातें, ईसा की-सी प्राणदा साँस लेनेवाले की बातें करते हैं। सारांश यह कि बातें-ही-बातें करते हैं। इन वातों को वढ़ा-चढ़ा सकते हैं या इनका संक्षेपण कर सकते हैं। लेकिन उनकी गजल में पूर्णता, वह रूप-सौन्दर्य, वह अटल वयान और वह प्रभाव भी नहीं, जो इस नज्म में है। 'फिराक' कहते हैं:

#### यह सक्ते-यास यह दिल की रगों का दूदना खामुशी में कुछ शिकस्ते साज की वात करो।

जिस सक्ते-यास, जिस दिल की रगों के टूटने का 'फिराक' जिक्र करते हैं, उसी का इस नुज म में पूर्ण चित्रण है और वही चीज इस शेर में नहीं; क्योंकि 'फिराक' 'रगों का टटना', और 'शिकस्ते साज', 'खामुशी' और 'वातें करो' के शाब्दिक गोरख-धन्धे में फॅस जाते हैं, लेकिन इस नजम के तीन बन्द अटल हैं। पहले बन्द में निराशा-जनित शान्ति का बाह्य चित्रण है, और वहत ही प्रभाववद क चित्रण है। पूरी तस्वीर साफ नजर आ जाती है; और यह चित्र केवल कुछ शब्दों, कुछ टुकड़ों ही से बनाया गया है। लंडोरा जंगल, अकेला पत्ता, और एक चिड़िया; वस, यही टुकड़े हैं। अधिक शब्दों में भी इससे अधिक स्पष्ट और प्रभाववर्द्ध चित्र सम्भव नहीं। नैराश्य का यह चित्र वाह्य संसार में है। ऐसा जान पड़ता है कि प्रकृति को कवि की निस्साधनता तथा निराशाजन्य अवसाद से सहानुभति है। यह बाह्य चित्र बाहरी भी है और आन्तरिक भी। मानों बाह्य संसार किव की अनुभूति में विलीन हो गया है। बाह्य संसार से नजर दिल की दुनिया की ओर जाती है। यहाँ भी वही निस्साधनता है। एक चित्र दूसरे चित्र को पूरा करता है। उसे सदुढ़ बनाता है और अन्तिम बन्द में यह चित्र पूर्ण हो जाता है। बाह्य तथा अन्तःचित्र एक-दूसरे में विलीन हो जाते हैं और दोनों में कोई अन्तर नहीं रहता। यदि गजल में अनिमल और बेजोड़ वातें नहीं होतीं तो नज्म में तो अनिमल और बेजोड़ वातों का होना सम्भव ही नहीं। और, जो सन्तोष, जो पूर्ण शान्ति इस नज्म के पढ़ने से मिलती है वह किसी गजल में नहीं मिलती।

यदि हम सोच-समझकर शान्तिपूर्वक पूरी-पूरी वार्ते कर सकते हैं तो फिर उखड़ी-उखड़ी बार्ते क्यों करें ?

'सरूर' साहेब कहते हैं:

''गजल कहनेवाला किव मानव-मित्रता के जज़वे रखता है, मगर उनसे कोई बड़ा काम नहीं लेता। यही कारण है कि वह विच्छिन्न झाँकियों और पिसी हुई विजलियों में विश्वास करता है। गजल के नश्तरों से एक मोहक चुभन पैदा होती है और उससे काम लिया जाता रहा है; अभी और भी लिया जा सकता है, मगर ये नश्तर तलवार नहीं वन सकते। गजल की भाषा बड़ी धुली-मेंजी हुई चीज है, मगर उसमें वैयक्तिकता को फूलने-फलने का अवसर मुश्किल से मिलता है। उसकी सांकेतिकता पूर्णरूपेण सम्यक् और गहरी है। किन्तु फावड़े को फावड़ा कहने के युग में अधिक अरसे तक काम नहीं दे सकती। इसलिए कविता का भविष्य अधिकतर गजल से नहीं, नज्म से सम्बद्ध है।"

स्पष्ट रूप से विदित है कि 'सरूर' साहेव भी वही कहते हैं, जो मैंने कहा है; अन्तर केवल यह है कि फावड़े को फावड़ा कहने के युग में भी वे फावड़े को फावरा कहना १3 नहीं चाहते।

(२) मैंने गजल की ख़ामियों को स्पष्ट कर दिया है। अब 'क़िता' की बारी है। 'ग़ालिब' का मशहूर किता है:

ऐ ताज़ः वारिदाने 3-विसाते ४-हवाय ५-दिल जिन्हार १ । अगर तुद्दों हवसे वाय ५-वो-नोश १ है। देखो मुझे जो दीदए १°-इबरत १ -िनगाह हो मेरी सुनो जो गोशे १ र-नसीहत १ 3 -नयूश १ ४ है साक़ी १ ५-वशल्वः दुश्मने-ईमान वो आग १ ही मुतरिब १७ व नग्मा १ ८ रहजने १९-मकीन २० वो होश है या शब १ को देखते थे कि हर गोशए २२ विसात २ 3 दामाने वागवान वो कफ़ २ ४ - गुल २ ५ -फ़रोश है जुत्फ़ - ख़ेरामे २ ६ -साक़ी वो ज़ौके २० सदाए २ ८ -चंग २० यह जन्नते 30 -िनगाह वः फ़िरदौसे 3 १ -गोश है या सुब्ह ३२ दम जो देखिए आकर तो बज़ म 3 ३ में ने वह सकर ३४ वो शोर न जोश वो ख़रोश है दाग़ -फ़राक़ 30 -सोहबते-शब की जली हुई एक शम्मः रह गई है सो वह भी खामोश ३६ है

गजलों की अनुचित वाग्धारा के वाद ऐसा जान पड़ता है कि किसी नई दुनिया में जा पहुँचे हैं, जहाँ का कानून-विधान विल्कुल दूसरा है। असम्बद्धता वो विन्धुंखलता नाममान्न को नहीं।

<sup>9.</sup> उर्दू-किवता का एक रूप-विशेष, जिसका बाह्य रूप गजल से मिलता-जुलता है; २-३. नवागन्तुक, ४. चादर, फ्रां; ५. वासनाएँ, ६. ख्वरदार, ७. लालमा, ६. राग-रंग, ९. पीना, मद्यपान; १०. आँख, ११. शिक्षा ग्रहण करना, १२. कान, १३. शिक्षा, १४. मुननेवाला, १४. मयुवाला अपनी छिव दिखलाते हुए, १६. ज्ञान, १७. गवैया, १६. गीत, राग; १९. चोर-डाकू, २०. ज्ञान वो शौकत, २१. रात, २२. कोना, २३. चादर, २४. हथेली, मुट्ठी; २४. फूल वेचनेवाला, माली; २६. ठुमुककर चलना, २७. स्वाद, आनन्द; २८. आवाज, २९. एक वाजा, ३०. आँखों के लिए स्वर्ग, ३१. स्वर्ग, कानों के लिए स्वर्ग; ३२. प्रातःकाल, ३३. मोहफिल, रास-रंग की मण्डली; ३४. आनन्द, नशा; ३४. विरह, विछुड़न, ३६. चुप।

विश्वं खलता वो विच्छिन्तता के बदले रचनात्मक एक रूपता है अर्थात् आदि, मध्य, अवसान में आपस में सम्बन्ध और अनुरूपता है, उखड़ी-उखड़ी अधूरी वातें नहीं। विचारों में विच्छिन्तता के बदले सम्बन्ध-समन्वय है। मानस-पटल पर विभिन्न तथा विरोधी और असम्पृक्त चिह्न नहीं जम जाते, बिल्क एक सफल चित्न चमकता हुआ दिखाई देता है। हर शेर एक-दूसरे से विलग नहीं। अर्थ के विचार से एक-दूसरे का मुहताज है; और किते के समाप्त होने के पहले विचारों का पूर्ण होना सम्भव नहीं। विचार कुछ नये नहीं—संसार अनित्य है, इसके सुन्दर लित चित्र अनित्य हैं, सुख-आनन्द के पृष्प नथवर हैं। इस तथ्य से प्रत्येक कि अवगत है। और इसी विषय पर हर कि पृष्प-वर्षन करता है। लेकिन 'गालिव' इस साधारण और आम खयाल को किव-सुलभ सौन्दर्य और सत्यता के साथ कहते हैं। कि के मानस-पटल पर यह बहुत परिचित-सा तथ्य पत्थर की लकीर जैसा हो गया है। इसने उसके जज्ञात को उत्तेजित किया है, उसकी कल्पना को उकसाया है। यह कल्पना की रंगीनी और जज्ञात की गर्मी की रासायनिक किया है कि कम दामवाले खिनज पदार्थों से मूल्यवान् स्वच्छ सुवर्ण का सर्जन हुआ है।

पहले ही मिसरे भे रूपक शुरू होता है। इस रूपक का सफल प्रतिविम्व सम्पूर्ण किते में मौजूद है। दूसरे रूपक और मूर्तियाँ भी हैं:

'दीदए-इवरत निगाह' , 'गोशे नसीहत नयूश' , 'छिव', 'दुश्मने ईमान ओ आगे ही', 'नग्मा', 'रहजने तमकीन वो होश' , 'दामाने-वागवान' , 'कफे गुल-फरोश' , 'खेरामे-साकी' , 'सदाए-चंग', 'जन्नते-निगाह' , 'फिरदौसे-गोश' , 'दागे फिराक' , हर चिल हर रूपक सुन्दर है और सम्पूर्ण नज्म के सौन्दर्य में वृद्धि भी करता है। किव का दिमाग सर्वग्राही तथा मननशील है। उसने दुनिया की बहुरंगियाँ देखी हैं। और, जो कुछ उसकी आँखों ने देखा है उसे उसके अनुभूति-प्रवण मस्तिष्क ने सुरक्षित कर लिया है। ये चित्र हर रंग के हैं। जब तीन्न आवेग उसकी कल्पना पर कोड़े लगाता है और उसकी कल्पना उड़ने के लिए पर फैलाती है तो यही चित्र अपनी बहुलता में एकता की छिव लिये हुए प्रकट होते हैं। अर्थात उनमें अनुरूपता और आरमीयता होती है और वे एक-दूसरे से विलग और वेमेल नहीं होते।

इस किते में जज्बात का जोश वो तीव्रता प्रत्यक्ष दीख पड़ती है। शब्द अपने-अपने स्थान पर किस शान्ति और दृढ़ता से जमे हुए हैं, मानों उन्हें अपने मूल्य-महत्त्व का भान है। रोव, दाव और आतंक भी मौजूद है। आवाज ऊँचे स्वर और सुन्दर लय की है, और जज्बात के चढ़ाव-उतार के साथ ऊपर-नीचे होती है। दुनिया के जन्नत निगाह वो 'फिरदौसे-गोश' रुख के वर्णन से विदित होता है कि किव इस रुख को व्यक्तिगत रूप से जानता है। चित्र वास्तिविक हैं, कृत्रिम और काल्प-निक नहीं। इनकी हृदयग्राहिता प्रत्यक्ष है, किन्तु इनका तत्त्व मृगतृष्णा का-सा है। जिस तेजी से

<sup>9.</sup> शेर की अर्ढ पंक्ति, २. शिक्षा ग्रहण करनेवाली आँखें, ३. शिक्षाप्रद वातें सुननेवाले कान, ४. धर्म और ज्ञान के शत्रु, ६. मन की शान्ति तथा होश को नष्ट कर देनेवाले डाकू, ६. माली का दामन, जिसमें वह फूल चयन करके रखता है, ७. फूल वेचनेवाले की हथेली, ८. मधुवाला की सुन्दर चाल, ९. चंग की आवाज, १०. आँखों के लिए स्वर्गीय सुन्दर दृश्य, ११. सुन्दर- सुरीली आवाजों के कारण कानों का स्वर्ग, १२. विरह-वेदना के कारण हृदय के छाले।

किव इनका जिक्र करता है उसमें पता चलता है कि ये देर तक टिकनेवाले नहीं। इनकी अन्तिम अवस्था मालूम है। 'ज़ल्वए-साकी', 'नग्मए-मुतरिब', 'लुत्फे-खेराम', 'सदाए-चंग'— सभी नश्वर हैं। इनका सारभूत तत्त्व यह है:

दागे फ़िराक वो सोहवते शब की जली हुई एक शम्मः रह गई है सो वह भी खानोश है।।

कैसा प्रभावशाली है विरानी का यह चित्र ? दुनिया का स्वर्गीय दृश्य और उसका विनाश-विध्वंस—दोनों ही मानस-पटल पर अंकित हो जाते हैं। लेकिन विनाश-विध्वंस का खयाल अधिक प्रभावशाली और ज्यादा देर तक ठहरनेवाला है।

'मीर' भी इसी प्रकार के अनुभव का वर्णन करते हैं:

शब<sup>9</sup> इस दिले गिरए तः <sup>२</sup> को वाकर <sup>3</sup> वज़ोरे <sup>४</sup>- मैं <sup>4</sup>
वैठे थे शीराख़ाने <sup>६</sup> में हम कितने हरज़ाकोश <sup>9</sup>
आई सदा <sup>८</sup> कि याद करो वौरे <sup>६</sup>-रप ता <sup>9</sup> को
इवरत <sup>9</sup> भी है ज़कर टुक ऐ जमः तेज़होश
'जमशेंद' <sup>9</sup> जिसने वज़ा <sup>9</sup> किया जाम <sup>9</sup> क्या हुआ
वे सोहवतें <sup>9</sup> कहाँ गईं किघर वे ना- <sup>9</sup> वो-नोश
जुज़ <sup>9</sup> लाला <sup>9</sup> उसके जाम से पाते नहीं निशां <sup>9</sup> है कूफनार <sup>2</sup> उसकी जगह अब सुबू-व-दोश <sup>2</sup>
झूमे है वेद <sup>23</sup> जाय जबानाने मैं गुसार <sup>28</sup>
बालाय <sup>24</sup> खुम <sup>28</sup> है खिश्ते <sup>29</sup> सरे-पीरे <sup>24</sup> मैं फ़रोश <sup>24</sup>

विषय एक है। विषय के तत्त्व में कोई मौलिकता या असलियत नहीं। मौलिकता तथा अस-लियत है तो विचाराभिव्यक्ति में। यहाँ अगर सादगी है तो 'गालिव' के किते में गरिमा है। परिणाम यह निकलता है कि इन 'कितों' में भी सीमित विषय मिलते हैं। दो किते और सुनिए। यह हैं शाह कुदरतुल्लाह 'कुदरत':

> कल हवस <sup>3°</sup> इस तरह से तरगीब<sup>3</sup> देती थी मुझे क्या ही मुल्के रूम है, क्या सरज़मीने<sup>3२</sup> तूस है गर मुयस्सर<sup>33</sup> हो तो किस इशरत<sup>3४</sup> से कीजे ज़िन्दगी इस तरफ आवाजे तब्ल<sup>34</sup> उघर सदाए कूस<sup>3६</sup> है

<sup>9.</sup> रात का, २. उदास दिल, सम्पुटित हृदय, ३. खोलकर, प्रसन्न करके; ४. जोर से, प्रभाव से; ५. शराब, ६. शराबखाना, भट्ठी; ७. वकवास करनेवाले, ८. आवाज, ९. युग, १०. गत, बीता हुआ; ११. शिक्षा, १२. ईरान का एक वादशाह, १३. वनाया, १४. प्याला, १५. सहवास, १६. रास-रंग, खाना-पीना; १७. सिवाय, १८. एक फूल, १९. चिह्न, २०. पोस्ते की कली, २१. घड़ा, मटका; २२. काँधा, २३. वेंत, २४. शराव पीनेवाले, २५. ऊपर, २६. टिलिया, २७. ईट ढपना, २६. वूढ़ा, २९. शराब वेचनेवाला, ३०. लालसा, तृष्णा; ३१. ललचाना, ३२. प्रान्त, ३३. प्राप्त, ३४. मौज, ठाट-बाट; ३४, तवला, ३६. घंटा।

मुब्ह से ता शाम चलता हो मए-गुलगू ै का दौर र शब हुई तो माहरूयों से किनार दें वो बोस है मुनते ही इबरत यः बोली एक तमाशा में तुझे चल दिखाऊ क्या तू अपनी आज का महबूस है ले गई यकवारगी गोरें गरीबां की तरफ़ जिस जगह जाने तमन्ना सौ तरह माकूस है मरक़ दें वो-चार दिखलाकर लगी कहने मुझे यह सिकन्दर है यह दारा है यह कैकाऊस है पूछ तो इनसे कि माल बो हशमते हैं दुनिया से आज कुछ भी इनके साथ गैर अज रहतात वो अफसोस है

और यह हैं 'नजीर' अकबराबादी:

<sup>9.</sup> गुलाब के रंग का, सुखं; २. कम, चक्कर; ३. विध्ववित्याँ, ४. गोद, ४. आलिंगन, आमोद-प्रमोद, ६. लालच, ७. वन्दी, ६. कब्न, ९. उल्टा हुआ, वन्द; १०. कब्नें, ११. ठाट-वाट, १२. सिवाय, १३. ऑगरखे का नीचे लटकता हुआ भाग, १४. मरस्थल, जंगल; १४. प्रातःकाल, १६. प्याला, खोगड़ी; १७. दु:ख, शोक; १६. साथ, १६. आतंनाद, २०. शोकाकुल चीत्कार, २१. पर, २२. यद्यि, २३. गुलाब की पंखुड़ियाँ, २४. स्पर्द्धां, डाह; २४. मुनहरा, २६. रुपहला, २७. कपड़ा, २६. आकर्षक, २९. घर में रहनेवाले, ३०. भोग-विलास, ३१. विध्ववित्यों, ३२. सहवास, ३३. आमोद-प्रमोद, ३४. सुख, चैन; ३४. मधुबाला, ३६. निकट, ३७. गवैया, ३६. निकट, ३९. सामने, ४०. मण्डली, मोहफिल; ४१. खुशी, ४२. सबेरा, ४३. ओर, तरफ; ४४. प्रचुर ढंग से, ४५ छवि-प्रदर्शन, ४६. सौन्दर्यं, ४७. मूर्तियाँ, सुन्दरियाँ; ४६. कोमलांगी, ४९. गर्दि, फेरा, चक्र; ५०. चक्र, फेरा; ५१. शोधातिशोध, ५२. में, ५३. क्षण, ५४. वह, ५५. कण, ५६. यह, ५७. गाल, चेहरा; ५६. आँसू, ५९. ग्लानि, ६०. मन, ६१. वहुत, अधिक; ६२. डरा आ, भयभीत,

#### इसमें सिर ग्रपना नागहां हर सू हुआ मिस्ले व् ज्वां वि बोला 'नज़ीर' आगह है हैं हाँ, मन नीज रोजे हमचुनीं के

'शाह कुदरतुल्लाह' और 'नजीर' अकबराबादी भी अपने-अपने ढंग पर वही राग अलापते हैं। कहने को सभी अपना व्यक्तिगत अनुभव वयान करते हैं। 'मीर' कहते हैं—

"बैठें थे शीराखाने में हम कितने हरजाकोश", 'शाह कुदरतुल्लाह' कहते हैं: "कल हबस इस तरह से तरग़ीव देती थी मुझे", और 'नजीर' अकवरावादी कहते हैं. "कल दामाने सेहरा में हम गुजरे जो वक्ते सुब्हदम", लेकिन विश्वय आम है। अर्थात् वही संसार की अनित्यता और शब्द तथा चित्र जो बनाये गये हैं, वे सब साधारण ढंग के हैं, जिन्हें हर शक्स सोच सकता है। इनमें कोई मौलिकता नहीं; व्यक्तित्व की झलक नहीं। 'मीर' ने अलवत्ता कुछ ड्रामाई शान पैदा की है:

भूमें है बेद जाय जवानाने-मैगुसार वालाय खुम है खिश्ते सरे-पीरे-मै-फ़्रोश 'शाह कुदरतुल्लाह' ने भी कुछ ऐसी ही दशा पैदा करने की कोशिश की है: मरकृदें दो-तीन दिखलाकर लगी कहने मुझे यह 'सिकन्दर' है यह 'दारा' है यह 'कैफ़ाऊस' है

शायद यह वातावरण इतना आम और व्यापक है कि यह खयाल भी नहीं होता कि 'सिकन्दर', दारा और कैंकाऊस की कब्रें इकट्ठी कैंसे हो गईं। वात यह है कि यहाँ किसी कब्रिस्तान-विशेष का जिक्र नहीं, सारी दुनिया ही किब्रिस्तान है। दुनिया में मृत्यु का साम्राज्य है। 'जम्शेद', 'सोहवते नावो नोश', 'आवाज़ें तब्ल वो सदाय कोस', 'मये गुलगूँ का दौर', 'माहरूयों से बोस वो किनार', 'दिल्कश मकानों के मकीं', 'वाग वो चमन', 'वज्मे तरव', 'जल्वये हुस्ने बुताने नाज़नी'— सब निस्सार प्रदर्शन है, माया का खेल है और यह खेल देखकर वस यही एहसास होता है कि इन सबका सार वस एक खोगड़ी है और 'मन नीज़ रोज़ें हमबुनीं'।

ंसंसार की अनित्यता कुछ उर्दू-किवयों की ही जागीर नहीं। प्रत्येक भाषा की किवता में इस प्रकार के अनुभव मिलते हैं। 'डन' की एक किवता है 'मृत्यु' रेड:

"ऐ मौत इतना घमण्ड न कर। लोग तुझे भयानक और शिक्तशालिनी कहते हैं। लेकिन तू ऐसी तो नहीं। अपने खयाल में तू जिन्हें पराजित करती है, ऐ तुच्छ मृत्यु! वे मरते नहीं, और न तू मुझे मार सकती है। आराम और नींद तो तेरी धुँधली-सी छाया हैं, लेकिन इनमें कितनी शान्ति है! तुझसे तो और अधिक सुख मिलना चाहिए; अच्छे-अच्छे आदमी शीघ्र ही तेरे साथ चले जाते हैं। उनकी हिंड्यों को आराम और उनकी आत्मा को मुक्ति तुझसे मिलती है। तू भाग्य, अवसर, राजाओं तथा अत्याचारियों का गृलाम है; और विष, युद्ध तथा रोग तेरे सुद्धुद, मित्र हैं। अफ़ीम और जादू से भी नींद आ जाती है, अधिक अच्छी नींद आ जाती है। फिर

१ अचानक, २. समान, मानिन्द; ३. ज्वान, जीभ; ४. अवगत, अभिज्ञ; ५. मैली, ६. एक दिन, ७. इसी तरह, इदशी।

तू क्यों इतना इतराती है ? थाड़ी देर सो रहने के बाद हम सदा के लिए जाग जाते हैं। हाँ, फिर मौत न होगी। ए मौत ! तू मर जायगी।"

'मीर' और 'शाह कुदरतुल्लाह' और 'नज़ीर' अकबराबादी मृत्यु के व्यापक प्रभुत्व के आगे सिर झुकाते हैं। संसार की अनित्यता देखकर शिक्षा ग्रहण करते हैं। "मन नीज़ रोज़ें हमचुनीं " के खयाल से काँप उठते हैं। व्योरों में कुछ अन्तर है, लेकिन विचारों तथा अनुभूतियों का ढाँचा भिन्न नहीं। वही अगले वर्ष की तीलियाँ हैं, जिनको अपने-अपने रंग से काम में लाते हैं। 'डन' की किवता में विचारों तथा अनुभूतियों का विलकुल नया, अनोखा, अपूर्व ढाँचा है, जो और किसी किवता में नहीं मिलता। पहले ही वाक्य से अन्तर स्पष्ट रूप से प्रकट होता है: "ऐ मौत! लोग तुझे डरावनी और महाबली कहते हैं, लेकिन तू ऐसी तो नहीं।" यहाँ मृत्यु के प्रभुत्व के आगे सर नहीं झुकाया जाता, संसार की अनित्यता का रोना नहीं। मौत से वृजुरगना अन्दाज में बातचीत होती है। उसे समझाया जाता है। उसे उसकी गलती के विषय में चेतावनी दी जाती है। इस बातचीत में दिलेरी है। एक नयापन है; व्यक्तित्व की झलक है, जो उदूँ-कितों में सम्भव नहीं। यहाँ अगले वर्ष की तीलियाँ नहीं; आद्योपान्त वही वीरभाव है। "ऐ मौत, तू मर जायगी" किस चौंका देनेवाले रंग में किवता का अन्त होता है। सारांश यह कि इस प्रकार की और भी बहुत-सी खूबियाँ हैं, जिनका जिक्र यहाँ जरूरी नहीं।

इस प्रकार के और बहुत-से उदाहरण प्रस्तुत किये जा सकते हैं, लेकिन शायद इनकी आवश्यकता नहीं। उदूं-कितों के विषय गजल की तरह सीमित होते हैं। सत्य बात तो यह है कि विषयों के विचार से किते की दुनिया गजल की दुनिया से भी अधिक संकीण है। ये विषय अधिकांश नैतिक होते हैं और इनका उद्देश्य शिक्षा देना होता है। संसार की अनित्यता, काल की वक्रगति, धन-वैभव की नश्वरता और सन्तोष की शिक्षा—बस, इन्हीं विचारों की पुनरावृत्ति होती है:

बेज़री र का न कर गिला अग़िक़ल र + रह तसल्ली प कि यो मोक़हर था हतने मुनहम प जहाँ र में गुज़रे हैं + वक्ते परेहलत प के किस कने प ज़रे या साहेबे अजह प वो शौक़त प वो इक़बाल कि + एक अज़ं प जुम्ला अब सिकन्दर था थी यः सब कायनात प ज़रें प नगीं प + साथ मोर प वो मलख़ अ सा लश्कर था ज़ाल प वो याक़ूत प हम प ज़ड़ वो गौहर प + चाहिए जिस क़दर प मुयस्सर प आख़िरें कि कार जब जहाँ से गया + हाथ ख़ाली कफ़न से बाहर था

सीधे-साधे रंग में, खुले शब्दों में एक वहुत आम और सामान्य घटना का वर्णन है। फकीरी

<sup>9.</sup> एक दिन मेरी भी यही दशा होगी, २. निर्धनता, ३. शिकायत, ४. वेखवर, लापरवाह, ५. सन्तुष्ट, ६. भाग्य, ७. धनवान्, ६. दुनिया, ९. समय, १०. कूच करना, प्रस्थानः ११. पास, १२. धन, सोनाः १३. स्वामी, १४. वैभव, १५. ठाट-बाट, १६. सौभाग्यशालिता, १७. उनमें से, १६. कुल, समस्तः १९. विश्व, सृष्टिः २०. नीचे, २१. मुहर, अँगूठी का नग (२० + २१. अधिकार में), २२. चीटी, २३. टिड्डी, २४. माणिक, २५. लाल, २६. भी, २७. मोती, २६. जितना, २९. प्राप्त, ३०. अन्त में।

और अमीरी सब इसी संसार के साथ है, मीत के आगे सब बराबर हैं! धन-वैभव तथा सौभाग्य-शालिता सब साथ छोड़ देते हैं; और प्रत्येक धनवान् व्यक्ति इसी निस्सहाय अवस्था में दरिव्रता के साथ इस संसार से बिदा होता है, जो किसी दरिव्र के हिस्से में जन्म से ही पड़ा है। 'मीर' ने संसार की अनित्यता का ध्यानपूर्वक अध्ययन किया था और जो कुछ उन्होंने देखा था उसका उनके हृदय पर गहरा प्रभाव भी पड़ा था। और, इसने उनकी कल्पना को उत्तेजित किया था। यही कारण है कि उन्होंने अपनी विशिष्ट सादगी और सफ़ाई में कल्पना का रंग भरा है। इसलिए तस्वीर चमक उठी है। संसार में जितने धन-वैभवयुक्त भाग्यशाली व्यक्ति हुए हैं, उनके साधारण वर्णन के बाद सिकन्दर का ज़िक विशेष रूप से होता है, उसका विशाल साम्राज्य, उसकी 'चींटियों तथा टिड्डी-दल की-सी सेना', उसका खजाना — ''लाल वो या कूत वो हम ज़र वो गौहर''— यह सब धरे-के-धरे रह गये, उसके काम न आये:

### आ़ ख़िरेकार जब जहाँ से गया + हाथ खाली कफ़न से बाहर था।

यह तस्वीर काफी शिक्षाप्रद है। रोव-दाव, धन-वैभव किसी ने साथ न दिया। साथ दिया तो खेद, विवशता और निराशा ने। बहुत अच्छी और उच्चकोटि की कविता इस किते में न सही, लेकिन कवित्व अवश्य है। आवेगों की तीव्रता ने इसका स्तर गद्य से ऊँचा कर रखा है। किन्तु 'डन' की कविता के सामने ऐसा जान पड़ता है कि 'मीर' के सोचने और महसूस करने का तरीका सामान्य ढंग का था; उसमें 'डन' का वैयक्तिक रंग नहीं।

नैतिक विषयों के अतिरिक्त कभी-कभी व्यक्तिगत पर्यवेक्षण या निजी अनुभव भी किते के साँचे में ढाले जाते हैं। इस ढंग के कितों में अधिक विविधता की गुंजाइश थी, लेकिन उदूँ के किवयों ने इस ओर ध्यान न दिया। अपनी किठनाइयों के कारण किता जनप्रिय होने का प्रमाण-पन्न प्राप्त न कर सका; विशेषतः ऐसा किता, जिसमें प्रचलित ढंग से अलग कोई नई राह निकाली गई होती। ये किते प्रायः बहुत छोटे होते हैं। इनकी विसात कुल दो शेरों की होती है। इसलिए इनमें वही दोष होता है, जो अकेले शेर में वर्त्तमान है:

कल पाँव मेरा कासए-सर पर जो आ गया

यकसर वः उस्तत्वाने शिकस्तों से चूर या

कहने लगा कि देखके चल राह बेख्बर

मैं भी कम्न किस्न का सरे पुरग्कर था

इस किते में एक घटना प्रस्तुत की गई है। उद्देश्य वही चेतावनी देना है। संसार की अनित्यता का बहुत ही शिक्षाप्रद नक्शा आँखों के सामने आ जाता है, किन्तु इस छोटे पैमाने में विस्तार सम्भव नहीं; विचारों तथा अनुभूतियों की बहुरंगी की गुंजाइश नहीं। बस, एक ख्याल, एक आवेग, एक घटना चुन ली जाती है। और उसीको किव ओजपूर्ण तथा प्रभावशाली ढंग से ख्यान करता है। किन्तु, उसपर भी पूर्ण मानसिक शान्ति प्राप्त नहीं होती।

इस काव्य-रूप में एक दोष यह भी है कि इसे कवियों ने गजल से पृथक् नहीं किया। किता गजल के बीच प्रायः मकता से पहले होता है। किता की पंक्तियों में सम्बन्ध तथा क्रम तो होता. है, लेकिन दूसरे शेर, जो गजल में होते हैं वे आपस में सम्बद्ध नहीं होते, और न किते से किसी प्रकार की अनुरूपता रखते हैं। बहुत बार तो यह भी होता है कि एक ही गजल में दो-तीन किते होते हैं। हर किते का विषय एक-दूसरे से अलग और बेलाग होता है। इसलिए उनमें सम्पूर्णता का चित्र नहीं होता। यदि वे ही किते, जिनका ज़िक ऊपर हो चुका है, अपने-अपने स्थान पर देखे जायें तो जिस मेल तथा समानता का प्रभाव इतना स्पष्ट है, वह नष्ट हो जायगा:

दिल, दिमाग वो जिगर यः सब एक बार काम आए फिराक् में ऐ यार मत निकल घर से हम भी राजी हैं देख लेंगे कम् सरे वाजार पज्मुदा का नहीं ममनून गुले हम असीरों<sup>५</sup> का गोशए<sup>६</sup>-दस्तार<sup>७</sup> इस कदर तो हं बाजिबुल - कृत्ल कि मुझे देखकर कहे है पुकार आया न सामने मेरे लाओ मेरी मियाँ ° सिपर १ तलवार आ ज्यारत १२ को कुब आशिक पर एक तरह का है यां भी जोशे बहार 93 निकले है मेरी खाक नगिस १४ से यानी अब तक है हसरते " दीदार व

गजल बहुत लम्बी है। तेरह शेरों के बाद पाँच किते हैं। शेरों में हसब मामूल कोई सम्बन्ध तथा कम नहीं। पहले किते में माशूक की खूँरेज़ी का जिक्र है और अपने में कत्ल हो जाने की योग्यता होने का इकरार है। इस विषय को पहलेवाली पंक्तियों से कोई लगाव नहीं। इसी तरह इस विषय को दूसरे किते से कोई सम्बन्ध नहीं। माशूक की खूँरेज़ी और आशिक की दर्जन-लालसा के प्रमाण में कोई खास लगाव नहीं। इसी विलगाव और व्यवस्थाहीनता का परिणाम है कि इस गजल के पढ़ने से किसी सम्पूर्ण अनुभव का एहसास नहीं होता।

इस बात पर आश्चर्य है और अफसोस भी है कि उदूं-किवयों में इतनी मौलिकता न थी, इतनी सर्जना-शक्ति न थी कि वह किते को एक अलग काव्यरूप बना लेते। कहने को ऐसे तो किते मिलते हैं, जो गजल से अलग लिखे गये हैं, लेकिन इनमें से अधिकांश की विषय-वस्तु वधाई देना, प्रशंसा करना या इतिहास होता है। ये किसी खास मौके पर लिखे जाते हैं; इसलिए इनका प्रभाव आम और टिकाऊ नहीं होता। 'गालिव' का मशहूर किता, जिसका पहला शेर है:

<sup>१. विरह, विछुड़न, २. वाजार में, ३. मुरझाया हुआ, ४. कृतज्ञ, ५. कैदियों, विन्दयों; ६. कोना,
७. पगड़ी, ८. कृत्ल करने योग्य, ६. इतना, १०. तलवार रखने की खोल, ११. ढाल, १२. दर्शन,
१३. वसन्त, १४. एक फूल, जिससे आँखों की उपमा दी जाती है। १४-१६. देखने की इच्छा।</sup> 

मंजूर<sup>9</sup> है गुज़ारिशे<sup>२</sup> अहवाले<sup>3</sup> वाकई <sup>4</sup> स्थपना वयान हुस्ने<sup>9</sup> तबीयत<sup>६</sup> नहीं मुझे एक खास अवसर पर लिखा गया था और वह इस प्रकार के किंतों में विशेष महत्त्व रखता है। लेकिन कविता की दुनिया में इसका स्थान भी बहुत ऊँचा नहीं।

'ज़ौक' ने एक किता अत्यन्त परिश्रम के साथ, गजल से अलग किसी विशिष्ट अनुभव के आधार पर लिखा है। यदि यह सफल होता और यदि उद्दें के किव इस प्रकार के सफल कितों पर उसका गतांग भी ध्यान देते जितना ध्यान उन्होंने गजल पर दिया तो बहुत सम्भव था कि उद्दें-किवता की अधिक उन्नित होती और शायद वह उन दोषों से मुक्त होती, जिनका आरोप उसपर आजकल होता है। ज़ौक का किता यह है:

कहूँ क्या 'ज़ौक,' अहवाले ७-शवे ८-हिन्छ + कि थी एक-एक घड़ी सौ-सौ महीने न थी शब, डाल रक्खा था एक अधेर + मेरे बढ़ते -िसयह की तीरगी " ने तपे<sup>९ १</sup>-गम शम्मः १२ सां होती न थी कम + और आते थे पसीनों पर पसीने यही कहता था घवराकर फलक 93 से + कि ओ बेमेह 98 बदअख तर 94 कमीने कहाँ में और कहाँ यह शब मगर १६ थे + मेरी जानिव १७ से तेरे दिल में कीने १८ सो इस जुल्मत १९ के परें २० में किए जुल्म + अरे जालिम तेरी कीनाबरी २१ ने एवज<sup>२२</sup> किस बादानोशी<sup>२3</sup> के मुझे आज + पड़े यह ज़ह के से घोंट पीने हवास वो होश जो मुझसं क्रीं रे थे + क्रीने रे से हुए सब बेक्रीने मेरी सीनाज्नी विकास सार सुनकर + फटे जाते हैं हमसायों के सीने उठाया गाह<sup>२७</sup> ग्रौर गाहे विठाया + मुझे बेताबी<sup>२८</sup> वो बेताकृती ने कहा जब दिल ने तू कुछ खाके सो रह + बहुत अल्मास र के तोड़े नगीने न टूटा जान से ग़ालिब<sup>3°</sup> का रिश्ता<sup>3</sup> + बहुत-सी जान तोड़ी जांकनी<sup>32</sup> ने बहुत देखा न दिखलाया ज़रा भी + तुलूए 3 अ सुब्ह से मुह रोशनी ने कहा जी ने मुझे यह हिज्ञ 38 की रात + यकीं 34 है सुब्ह तक देगी न जीने लगे पानी चुआने मुँह में श्रांसू + पढ़ी यासीं ३६ सिरहाने बेकसी ३७ ने मगर दिन उम्र के थोड़े-से बाकी 3 4 लगा रक्खे थे मेरी जिन्दगी ने कि किस्मत से करीबे-खाना 3 भेरे + अजां 8 मिसजद में दीबारे किसी ने बुशारत री मुझको सुब्हे-वहल रेर की दी 🕂 अजां के साथ युम्न रे वो फर्र खी रेर ने

१. उद्दीष्ट, २. निवेदन करना, ३. दशा, ४. यथार्थ, सत्यः ५. सौन्दर्यं, ६. स्वभाव, ७. दशा, ५. विरह-राति, ९. भाग्य (दुर्माग्य); १०. कालिमा, अन्यकार; ११. वुखार, ज्वरः १२. समान, ऐसा; १३. आसमान, १४. निर्देय, १५. निरिद्ध नक्षत्रवाले, १६. शायद, १७. ओर, तरफ; १५. द्वेप, १९. अन्यकार, २०. ओट, वहाना; २१. शावुता, २२. वदले, २३. मद्यपान, २४. निकट, २४. सुव्यवस्थित ढंग से, २६. छाती पीटना, २७. कभी, २६. अवीरता, २९. हीरा, ३०. शरीर, ३१. सम्बन्ध, ३२. मृत-यातना, ३३. उगना, निकलना; ३४. विरह, ३५. विश्वास, ३६. मृहम्मद साहेव का एक नाम, कुरान के एक परिच्छेद का नाम, जो इसी शब्द से आरम्भ होता है; ३७. असहायता, ३६. शेष, ३९. घर, ४०. मुतनमानों को मस्जिद में प्रार्थना के लिए बुलाना, ४९. सुखद संवाद, ४२. मिलन, ४३. बरकत, ४४. खुशी, आङ्काद।

हुई ऐसी खुरी अल्लाह वो अकबर े + कि खुश होकर कहा खुद यह खुशी ने मोअज़्जिन, मरहबा ! बरवक्त वोला + तेरी आवाज मक्के और मदीने

इस किते के दो भाग हैं। पहले वड़े हिस्से में विरह-रावि और उसमें संघर्षपूर्ण जीवन का जित खींचा गया है। दूसरे भाग में विरह की लम्बी रात के बाद मिलन-प्रभात का सुखद संवाद है। दु:ख के बाद सुख का शुभ समाचार है। विरह-राति लम्बी होती है। जब मनुष्य किसी विपत्ति में पड़ता है तो एक-एक क्षण लम्बाई में एक साल से कम नहीं मालूम होता। इसी दीर्षता का चित्र पहले भाग में बड़े धूम-धाम में खींचा गया है। प्रत्येक विवरण मानों कि की मृत-यातना की गवाही देता है। जब ऐसा जान पड़ता था कि प्रेमी की दशा काबू से बाहर हो गई, जब जीने की सारी आशाएँ खतम हो गई थीं, जब—

# लगे पानी चुआने मुँह में आंसू + पढ़ी यासीं सिरहाने बेकसी ने।

एकाएक अज़ान की आवाज आती है, एकाएक विरहाकान्त प्रेमी यह प्राणदा शुभ समाचार सुनता है कि विरह-राति समाप्त हो गई और मिलन के दिन का प्रभात हुआ। हृदय आनन्द-आह्नाद से परिपूरित हो जाता है; जिन्दगी की नई लहर दौड़ जाती है और ऐसा जान पड़ता है कि शरीर से निकला हुआ प्राण फिर से लौट आता है और प्रेमी पुन: जी उठता है। इस किते में यह सारा सौन्दर्य मौजूद है। शब्द-शब्द और एक-एक शेर से परिपक्वता और परिश्रम का पता चलता है। विन्दशों और रचना में कहीं तिनक भी ढीलापन नहीं है। यह सब सही, लेकिन वह असर किती, जो 'मीर' के शेरों या कितों में होता है।

यदि इस किते पर दुवारा आलोचनात्मक दृष्टि डाली जाय तो पूर्णतया क्लिष्ट कल्पना का उदाहरण दिखाई देगा। शाब्दिक श्लेष की यह दशा है:

'घड़ी, महीने', 'एक-एक, सौ-सौ', 'शब, अन्धेरे', बखते-सियह, तीरगी', 'जुल्मत द, जुल्म कें, जालिम कें, 'बादा नोशी', जहर के घूँट', 'टूटा रिश्ता, जान तोड़ी, जांकनी दें, 'जी, जीने', 'रात, सुन्ह, 'खुशी, खुश, खुशी'। स्पष्ट रूप से प्रकट है कि 'जोंक' को जज़बात के की अभि- व्यक्ति की अपेक्षा शान्दिक श्लेप का खयाल अधिक रहता है। इस शान्दिक श्लेप के कारण जज़बात अगर न्यक्तिगत भी होते तो वे विच्छित्न होकर शेर की परिधि से बाहर निकल जाते। किंव की सम्पूर्ण मनोवृत्ति शब्दों की ओर है। इसिलए पढ़नेवालों को भी सभी जगह शान्दिक सौन्दर्य ही दिखाई पड़ता है। उनका ध्यान जज़बात की वास्तविकता और उनके उत्साह-आवेश से हटकर शब्दों के जाल में जा फँसता है। अर्थात् जज़बात का महत्त्व नष्ट हो जाता है और शब्द, जो केवल जज़बात की अभिव्यक्ति के लिए एक साधन है, असल महत्त्व ग्रहण कर लेते हैं। ऐसी बात उसी समय होती है जब किंव इच्छापूर्व क किंवता करता है और जब वह किसी प्रवल आवेग से बाध्य होकर नहीं लिखता। इस प्रकार की किंवता में कोई आकर्षण नहीं होता। उसमें आकर्षण

<sup>9.</sup> ईश्वर महान् है, २. अजान देनेवाला, ३. ठीक समय पर, उचित समय पर; ४. प्रभाव, संवेदन-शीलता, ५. अन्धकार, ६. अत्याचार, ७. अत्याचारी, ८. मद्यपान, ९. मृत-यातना, १०. आवेग ।

का केन्द्र किव का कला-कौशल होता है। 'ज़ौक,' के किते में आवेग व्यक्तिगत नहीं, काल्पनिक हैं। और इन काल्पनिक जज़वात में कहीं असलियत की झलक नहीं:

# एवज् किस बादानीशी के मुझे आज + पड़े ये ज़ह के-से घूँट पीने

इस शेर में केवल शाब्दिक श्लेष है। यही इस शेर की रचना का कारण है। जज़बात के अस्तित्व और असलियत का प्रश्न ही नहीं पैदा होता। तो फिर विरहाकुल प्रेमी की सृत-यातना हमारे हृदय पर क्या प्रभाव डाल सकती है:

### फहा जब दिल ने तू कुछ खाके सो रह + बहुत अल्मास<sup>२</sup> के तोड़े नगीने

इस शेर में क्लिब्ट कल्पना पराकाष्ठा को पहुँच गई है। प्रत्यक्ष रूप से दीख पड़ता है कि कि ने पहले दूसरे मिसरे की रचना की और तब उसपर एक और मिसरा बढ़ाया। यही तथ्य दूसरे शेरों से भी प्रकट होता है। "क्रोने से हुए सब बेक्रीने", "फटे जाते हैं हमसायों के सीने", "बहुत अल्मास के तोड़े नगीने", "यकीं है मुब्ह तक देगी न जीने", "पढ़ी यासीं सिरहाने बेक्सी ने", "तेरी आवाज मक्के और मदीने"— यह सभी मिसरे पहले लिखे गये, फिर दूसरा मिसरा लगाकर शेर पूरा किया गया। ऐसा जान पड़ता है कि 'ज़ौक़' ने पहले काफिए चुन लिये, फिर हर काफिए पर एक मिसरा लगाया, तब जाकर शेर पूरा हुआ। सारांश यह कि इस किते में तुकबन्दी के सिवा और कुछ भी नहीं। शाब्दिक अनुपात तथा अनुरूपता, एक प्रकार की बिचार-प्रगति मौजूद है, लेकिन जज़वात की आत्मा का पता नहीं। इसी वजह से यह किता बेअसर है।

'किता' तो एक अपूर्ण-सा काव्य-रूप है। इसके नाम ही से पूर्णता की कमी प्रकट होती है। रूप की हैसियत से मतला १० और मकता १० के न होने के कारण इसमें कुछ कमी-सी जान पड़ती है, विशेषतः उन कानों को, जो गजल से परिचित हैं। अर्थ की हैसियत से भी इसमें कुछ कमी रह जाती है। अधिकांश कितों में किसी घटना, किसी ख्याल, किसी अनुभव का अधूरा-सा वर्णन होता है; जैसे किसी चीज को बीच से वयान किया जाय और उसके आदि-अन्त का जिक्र न हो या कोई बात अचानक याद पड़ जाय और उसका जिक्र सरसरी अथवा प्रासंगिक ढंग से कर दिया जाय।

क्रमबद्ध गजल और किते में, बाह्य रूप को छोड़कर कोई अन्तर है तो यही कि क्रमबद्ध गजल के शेरों में वह घनिष्ठ सम्बन्ध नहीं, जो किते के शेरों में होता है। लेकिन दोनों में लगाव और कम है और इस लगाव और क्रमबद्धता की उन्नित की जा सकती है। आखिर को नज्म कुछ दूसरी दुनिया की चीज़ तो नहीं। गजल के विशिष्ट रूप को स्थिर रखते हुए इस रूप में नज्म लिखी जा सकती थी और लिखी जा सकती है। इसी प्रकार किते का वाह्य रूप अपूर्ण सही, इस रूप में भी नज्म लिखी जा सकती थी और लिखी जा सकती है। 'आतिश' की एक श्रृंखलाबद्ध गजल है:

१. वदले, २. हीरा, ३. ढंग से, ४. पड़ोसी, ५. कुरान का वह परिच्छेद, जो 'यासीन' शब्द से गुरू होता है, ६ मुहम्मद साहेव का एक नाम, ७. अरव देश के दो प्रतिष्ठित नगर और मुसलमानों के प्रतिष्ठित तीर्थस्थान हैं, ८. तुक, ६. निष्प्रभाव, १०. गजल की पहली पंक्ति, ११. गजल की अन्तिम पंक्ति।

शवे बस्त थी, जाँदनी का समां था + ग्रग्ल में सनमे था, खुदा मेहवाँ था मुबारक शवेकद्व से भी वः शव यो + तेहर तह पहवी पुश्तरी का किरां या वः शब यो कि यो रोशनो जिसमें दिन की + जुमीं पर ते एक नूर ति आसमां था निकाले थे दो जांद उसने मुक्शिवल + वः शव सुबहे जन्नति का जिस पर गुमां था उक्सी र को शव की हलावत अशे हासिल र + फ्रह्नाफ थे थी कह दिल शादमां था सुशाहिद को शव की हलावत शे थी हासिल र + फ्रह्नाफ थी कह दिल शादमां या मुशाहिद को नाले पर परी की यों आंखें + मकाने-विसाल एक तिलिस्मी सकां या हुज़ूरी दिल जो दरमियां दे या किया या उसे बोसे-वाज़ी के वेदार वेदा के मिया किया या उसे बोसे-वाज़ी के ने पैदा + कमर की तरह से जो ग्रायव दिल् या हक्क़िक्त दे दिखाता था इक्क़े दे मजाज़ी के + निहां कि जिसकी समझे हुए थे श्रयां उर्थ या हक्क़िक्त की तरह जो कर रहा है + यह कि हसा है जब का कि 'आतिश' जवां या

इस गजल में एक विशिष्ट अनुभव की अभिन्यंजना की गई है। सब शेर एक किस्से को बयान कर रहे हैं। हरं शेर में अलग-अलग किस्सों के टुकड़े नहीं। यही कारण है कि मन को जो प्रफुल्लता इस गजल से मिलती है वह 'गृालिब' की उस गजल में, जिसका मतला है:

गृर 33 लें महिफ़ल 38 में बोसे 34 जाम के 38 + हम रहें यों तिश्नालक 36 पैगाम 34 के

'आतिश' की गजल में एक सूक्ष्म लालित्य है, जो 'गालिब' की गजल में नहीं। तब भी 'आतिश' के शेरों में कुछ ढील।पन है; इनमें वह अनिवार्य सम्बन्ध नहीं, जो नज्म में होता है।

'नज़ीर' अकवरावादी की एक किता<sup>3 ९</sup>-बन्द नज्म है:

यह जवाहिर ४° खानए बुनिया जो है वा आव४° वो ताव अहले ४२ सूरत का है दिरया, अहले ४३ मानी का सुराव४४ वह मुतल्ला४ फल्ले ४६ रंगीं, वह मुनक्क्श ४७ बाम४८ वो दर४९ जिन की रंगीनी से या क्ल्ले अरम ५० को पेच-बो ५९-ताव वह अज़ीमुश्शां ५२ मकां देती थीं जिनकी रफ्अतें ५३ हँस के ताक़े ५४ आसां को ताक़े अबू ५५ से जवाब।

<sup>9.</sup> माशूक, प्रेयसी; २. मुसलमानों के विश्वासानुसार एक अति पवित्र रात (रमजान महीने की २७वीं रात), ३. प्रातःकाल, ४. चाँद, ५. बृहस्पति ग्रह, ६. निकटता, ७. प्रकाश, ५. तक, ९. अपने सामने, १०. स्वगं, ११. ख्याल, १२. विवाह, १३. मिठास, १४. प्राप्त, १५. प्रणुल्लता प्रदान करनेवाली, १६. प्राण, १७. खुशा, १८. देखनेवाला, १९. सौन्दर्यं, छवि; २०. मिलन, २१. जादू का, २२. समीपता, २३. वीच, २४. चुम्वनों की भरमार, २५. अदृश्य, २६. मुँह, २७. सत्य, २६. प्रेम, २६. सांसारिक, ३० छिपा हुआ, ३१. प्रकट, ३२. दर्शन, ३३. दूसरे लोग, ३४. समा, ३५. चुम्बन, ३६. प्याला. ३७. प्यासा, ३८. संवाद, बुलावा; ३९. ऐसी कविता जिसकी मध्यम पंकित का मतलव अन्त में पूरा होता है, ४०. मिण-माणिक्य का ख्जाना, ४१. चमक-दमक, ४२. वाह्यरूप देखनेवाले, ४३. अन्तरात्मा के पारखी, ४४. मृगतृष्णा, ४५. स्वर्ण-मण्डित, ४६. महल, ४७. चित्रित, ६८. कोठा, ४९. दरवाजा, ५०. स्वर्गं, ५१. चिन्ता, ५२. भव्य, ५३. ऊँचाइयाँ, ५४. ताखा, १४. भाँ।

सेहन में बुस्तां न्सरा ऐसे पुर श्रज गिलमान वो हर जिनके ग्रन्हारों ४ में जाए प्राव<sup>द</sup> वो गिल खालिस पुलाब इनमें थे वह साहबे- अस्वत जिन्हें कहती थी खल्क ? ॰ 'केक्बाद' १ वो 'क् सर' १२ वो 'केखु स्ठ' १3 वो 'अफ्रासियाब' १४ मेह्रवश, भ वहराम भ -सौलत, बद्र भ -कद्र वो चर्ख - १८ -रख श १९ मुश्तरी २°-हिम्मत, सुरैया २१-बारगह, २२ कैबां २३ जनाब २४ वह तजम्मुल<sup>२५</sup>, वह तमीवुल<sup>२६</sup>, वह तफ़ीवुक्<sup>२७</sup>, वह ग्रूर<sup>२८</sup> वह तहश्शुम २९, वह तनौबुम ३९, वह तए उश ३१, वह शबाब ३२ हर तरफ फ़ौजे<sup>33</sup>-बुतां<sup>3४</sup>, हरसू<sup>3५</sup> हुजूमे<sup>3६</sup> गुल<sup>3७</sup>-रुखां जिनके आरिज्<sup>3 ८</sup> रंजेमाह<sup>3 ९</sup> वो रक्के<sup>४ ०</sup> रूए<sup>४ ९</sup> आफ्ताब खश्मक<sup>४२</sup> वो ग्रान<sup>४3</sup> वो इशारात<sup>४४</sup> वो अदा वो सरकशी<sup>४५</sup> तन्ज् ४६ वो ताडरोज्४७ वो कनायत,४८ गमजा४९ वो नाज् वो अताव ५० मुब्ह से ले शाम तक और शाम से लेता भी मुबह मुत्तसल पर रक् सभ 3 वो सरोद 48 वो पै-बपै पप जामे पह शराब साक़ी 49 वो मुतरिब पट, नदीम 49 वो मस्ती वो मैं वृवारगी ६0 साग्र वो मीना, गुल वो इव वो मै वो नुल्क् १ वो कवाब कसरते <sup>६२</sup> अहले <sup>६3</sup> निशात वो जोशे नोशानोश <sup>६४</sup> से अज्ह जर्मी ता भ्रासमां शोरे ने इह वो चंग है वाब है बह बहारें, बह फ़िज़ाए र १, वह हवाएँ वह सरूर १० वह तरव १, वह ऐश कुछ जिसका नहीं हद्दी-हिसाव या तो वह हंगामए तनशीत<sup>७२</sup> था या दफ्अतन<sup>63</sup> कर दिया ऐसा कुछ इस दौरे फलक अभ ने इनक्लाब

<sup>9.</sup> बाग में बने मकान, २. कम उम्रवाले सुन्दर लड़के, ३. परियाँ, ४. नहरें, ४. जगह, बदले, ६. पानी, ७. मिट्टी, ८. स्वच्छ, ९. धनवान् लोग, १०. जनता, ११, १२, १३, १४. ईरान; तूरान, रूम देशों के वादशाहों के नाम हैं; १४. सूर्य की भाँति, १६. एक ग्रह, १७. पूण चन्द्र के ऐसा प्रताप, १८. आसमान, १९. घोड़, २०. बृहस्पति ग्रह, २१. एक नक्षत्त. २२. कचहरी, २३ एक नक्षत्त, २४. ड्योढ़ी, २४. ठाट-बाट, २६. धन-वैभव, २७. ऊँचाई, महानता, २८. घमण्ड, २९. ठाट-बाट, ३०. धन-वैभव, ३१. सुख-चैन, ३२. जवानी, ३३. सेना, भीड़; ३४. सुन्दरियाँ, ३४. ओर, ३६. भीड़, ३७. कमल-वदिनयाँ, ३८. कपोल, ३९. स्पर्द्धां, डाह; ४०. चेहरा, ४१. चेहरा, कनखी, ४२. भावभंगी, ४३. संकेत, ४४. उद्दण्डता, ४४. व्यंग्य, ४६. विरोध, ताना; ४७. इशारा, ४८. कटाक्ष, ४९. जुल्म, कड़ाई; ५०. तक, ५१. लगातार, ५२. नत्य, ५३. गाना. ५४. एक-पर-एक, ४४. प्याला, ५६. मधुबाला, ५७. गवैया, ५८. साथी, मित्र; ५९. मद्यपान, ६०. चिखना, ६९. अधिकता, ६२. आमोद-प्रमोद में लीन, ६३. रास-रंग, खाना-पीना; ६४. से, ६४, ६६, ६७, ६८. बाँसुरी तथा अन्य वादन, ६९. वातावरण, ७०. आनन्द, नशा; ७१. खुशी, ७२. आमोद-प्रमोद, ७३. अचानक, एकाएक; ७४. चक्र, ७४. आसमान।

जो वः सब जाते रहे दम में हुवाबी-आसार मगर

रह गए इवरत अदा वह कस्त्र वीरानो- खराब
था जहाँ वह मजमए आली वहाँ अब है तो क्या

नक्शे सुम्मे नगरि या कोहना कोई परें- उक्ताबी दें हैं अगर दो ख़िश्ती बाहमी तो लबे अप्रसोस हैं

और जो कोई ताक़ है तो सूरते चश्मी पुरी आवी द

यहाँ वाह्यरूप गजल का है, लेकिन वास्तव में किता है। इसकी पंक्तियों में जो सम्बन्ध है वह 'आतिश' की गजल के गेरों में नहीं। इससे स्पष्ट है कि इस किते के लिखने में काफ़ी परिश्रम किया गया है। क्लिब्ट कल्पना है, लेकिन कभी-कभी ऐसा जान पड़ता है कि क्लिब्ट कल्पना का स्थान सहज भाव ने ले लिया है। इस किते के दो भाग हैं। पहले भाग में इस मणि-मण्डित भव्य-भवन-स्वरूप संसार का चमकता हुआ चित्र खींचा गया है।

वह मुतल्ला कल्ले रंगीं वह मुनक्कश बाम बोदर जिनकी रंगीनी से था कल्ले अरम को पेच बो ताब

फिर एकाएक यह चित्र विलीन हो जाता है और ऐसा परिवर्त्तन होता है कि

हैं प्रगर दो खिशत बाहम तो लबे अफ्सोस हैं प्रौर जो कोई ताक है तो सूरते चश्मे पुर आब

चमक-दमक के सिवा, यहाँ भी वही अगले वर्ष की तीलियाँ हैं। विषय वही संसार की अनित्यता है और काव्य की दृष्टि से 'गालिब' का किता बहुत आगे है। 'गालिब' के किते में सात शेर थे, यहाँ अट्टारह हैं, लेकिन बात कुछ अधिक नहीं कही गई है और न अधिक काम ही की बात कही गई है। मैंने कहा है कि ये किते प्रायः बहुत संक्षिप्त होते हैं; यहाँ वह संक्षेपण नहीं, लेकिन अधिक विस्तार कोई गुण नहीं। जिस बात को हम सात शेरों में कह सकते हैं उसके लिए अट्टारह शेर लिखना उचित नहीं।

हाँ, तो कहने का तात्पर्य यह था कि उदूं में क्रमबद्ध गजल और किता दो चीजें ऐसी थीं, जिनपर नज्म की आधार-शिला रखी जा सकती थी, किन्तु इस ओर अधिक ध्यान नहीं दिया गया। जो क्रमबद्ध गजलें और किते उपलब्ध हैं, उनमें नज्म का पूरा-पूरा भाव नहीं मिलता—'बोल-ओरलियन' की एक छोटी-सी नज्म भ है:

<sup>9.</sup> बुलबुला, २. तरह, समान; ३. शिक्षा के प्रभाव डालनेवाले, ४. महल, ५. नष्ट-भ्रष्ट, ६. मण्डली, ७. सम्मेलन, ५. महान्, शानदार; ६. खुर, १०. नीलगाय, ११. पुराना, १२. गीघ; ११३. ईंट, १४. साथ, मिले हुए, जुटे हुए; १४. होंठ, ओठ; १६. आँख, १७. भरा हुआ, १८. पानी, १९. सही बात को भगवान् ही जानता है।

मेरा दिल रो रहा है जैसे आकाश रो रहा है आह ! यह कैसी खलिश है जो मेरे दिल में चुभी जा रही है पृथ्वी पर, छतों पर व्दों की आवाज कैसी मधुर है किसी व्यथित हृदय से पावसर के गीत का लुत्फ 3 पूछी मेरा विदग्ध हृदय अकारण रो रहा है क्या किसी ने विश्वासघात नहीं किया ? यह गम बिला वजह है सबसे निकृष्ट पीड़ा बही है जिसका कारण समझ में न आए मुझे न किसी से प्रेम है और न किसी से घृणा है फिर भी मेरे दिल में कितना दर्व है !

निराशा-जिनत शान्ति और दिल की रगों का टूटना इसे कहते हैं। यह निजी अनुभव का प्रतिविम्ब है। यहाँ वातें नहीं वनाई गई हैं; यहाँ मजमून नहीं बाँधा गया है। यहाँ जो अनुपात तथा अनुरूपता, विचार, प्रगति, आदि, मध्य और अन्त में जो गहरा सम्बन्ध है, वह न 'आतिश' की गजल में है और न 'नज़ीर' अकवरावादी के किते में।

# सन्दर्भ-संकेत

- १. तीत उदाहरणों पर ध्यान दिया जाय:
- 1. My Daphne's hair gold. is twisted Bright stars a-piece her eyes do hold, My Daphne's brow enthrones the graces. Daphne's beauty stains all On Daphne's cheeks grow rose and cherry, Daphne's lips a sweeter Daphne's snowy hand but touched does melt, And then no heavenlier warmth is felt;

१. चुमन, २. वर्षा, ३. आनन्दार्मजा; ४. अकारण, ५. प्रेममाव, ६. विषय ।

Daphne's voice tunes all the Mv music charms all Mv Daphne's ears sing I thus to her praise. Fond glories are turned to These now bays.

[ John Lyly ]

2. Restore thy tresses to the golden ore. Yield Cytherea's son those arcs of Bequeath the heavens the stars that I adore, And to the orient do thy pearls remove, Yield thy hands' pride unto the ivory white, To the Arabian odors give thy breathing sweet, Restore thy blush unto Aurora bright. thy feet; To Thetis give the honour of Let Venus have thy graces her resigned. And thy sweet voice give back unto the spheres: But yet restore thy fierce and cruel To Hycran tigers and to ruthless bears; Yield to the marble thy hard heart again So shalt thou cease to plague and I to pain.

Samuel Daniel J.

3. Fair is my love, when her fair golden hairs With the loose wind ye weaving chance to mark; Fair when the rose in her red cheeks appears: Or in her eyes the fire of love does spark. Fair, when her breast, like a rich-laden bark, With precious merchandise she forth doth lay: Fair, when that cloud of pride, which oft doth dark Her goodly light, with smiles she drives away But fairest she, when so she doth display The gates with pearls and rubies richly dight; Through which her words so wise do make their way To bear the message of her gentle The rest be works of nature's wonderment this the work of heart's astonishment. Ry mistress' eyes are nothing like the sun;

Coral is far more red than her lips' red:

If snow be white, why then her breasts are dun:

If hairs be wires, black wires grow on her head.

I have seen roses damask'd red and white,

But no such roses see I in her cheeks;

And in some perfumes is there more delight

Than in the breath that from my mistress reeks.

I love to hear her speak,—yet well I know

That music hath a far more pleasing sound;

I grant I never saw a goddess go,—

My mistress, when she walks, treads on the ground;

And yet, by heaven, I think my love as rare

As any she belied with false compare.

[ Shakespeare : Sonnet CXXX ]

३. सन् १८१२ ई० में 'फान हेमर' ने 'ख्वाजा हाफिज्' के दीवान का पूरा अनुवाद प्रकाशित किया और उसी अनुवाद के प्रकाशन से जर्मन-साहित्य में प्राच्य आन्दोलन का आरम्भ हुआ ...... 'ख वाजा हाफिज' के अतिरिक्त 'गेटे' अपनी कल्पनाओं में 'अतार', 'शेख सादी', 'फिरदौसी' और आम इस्लामी साहित्य का भी कृतज्ञ है। एकाघ स्थानों पर रदीफ व काफिया के साथ गजल भी लिखी है। और अपनी भाषा में फारसी-रूपकों को भी (जैसे-गौहरे3 अशआर, तीरे मिजगां, ४ जुल्फे गि रहगीर भ) वेधडक प्रयोग करता है। बल्कि फारसीपने के जोश में बटकोपासना की ओर भी संकेत करने में संकोच नहीं करता है। दीवान के विभिन्न भागों के नाम भी फारसी हैं - जैसे मुगन्नी-नामा, साक्तीनामा, इश्कृनामा, तैम्रनामा, हिकमतनामा इत्यादि । इन सब बातों के बावजद 'गेटे' किसी फारसी-कवि का अनुयायी नहीं और उसकी कवि-सुलभ प्रकृति नितान्त स्वतन्त्र है। प्राच्य उद्यानों में उसका राग अलापना महज क्षणिक है। वह अपने पश्चिमीयने को कभी हाय से नहीं देता....पीछे आनेवाले कवि, 'प्लाटन', 'इकटं' और 'बोडेन- स्टाट' ने इस प्राच्य आन्दोलन को, जिसका आरम्भ 'गेटे' के दीवान से हुआ था, पूर्णता तक पहुँचाया। 'प्लाटन' ने साहित्यिक उद्देश्यों की पूर्ति के लिए फारसी भाषा सीखी। काफिया, रदीफ, बल्कि ईरानी पिंगल के नियमों का पालन करते हुए गजलें

पुजल के प्रत्येक शेर का अन्तिम शब्द, २. तुक, ३. काव्य-पंक्तियों के मोती, ४. आंखों
 की बरौन-रूपी बाण, ५. लहुराती अथवा पेचदार अलकें, ६. गजलों का संग्रह ।

लिखीं, रुबाइयाँ विलखीं और नेपोलियन पर एक क्सीदा विलखा। 'गेटें की तरह फ़ारसी रूपक, जैसे 'उरूसे अुल', 'जुल्फ़ें अुफ्कों', 'लालाज़ार' को भी बेखटक व्यवहार में लाता है और मान्न गजल की आत्मा पर जान देता है। 'रूकटें' अरबी, फ़ारसी और संस्कृत तौनों प्राच्य भाषाओं का ज्ञाता था। उसकी दृष्टि में मौलाना रूमी के दर्शन का बड़ा सम्मान था और उसकी गजलें अधिकांश रूमी ही के अनुकरण में लिखी गई हैं....'गेटे' के बाद प्राच्य रंग में सबसे अधिक स्वीकृत किन्न 'बोडेन स्टाट' हुआ है, जिसने अपनी किन्नताओं को 'मिर्ज़ा शफ़ीअ' के फ़ारसी नाम से प्रकाशित किया। यह छोटा-सा संग्रह इतना स्वीकृत हुआ कि थोड़े ही समय में इसके १४० संस्करण निकले। इस किन ने पाश्वात्य आत्मा को इस ख़ूवी से आत्मसात् कर लिया है कि जमनी में 'मिरज़ा शफ़ीअ' के फ़ारों को लोग बहुत समय तक फारसी-किन्तता का अनुवाद समझते रहे। ...निम्न श्रेणी के किन्यों में 'ख़्वाजा हाफ़्ज़', के अनुयायियों में 'डुमर', 'हमन स्टाल', 'लूक्के', 'स्टावर्गलिट्ज', 'लिण्ट होल्ड' और 'फ़ान शाक' भी उल्लेखनीय हैं...."

[ पयामे 'मशरिक' की भूमिका : 'इक वाल' ]

#### Yasmin

Y. How splendid in the morning glows the lily: with what grace he throws.

His supplication to the rose: do roses nod the head, Yasmin?

But when the silver dove descends I find the little flower o.f

friends

Whose very name that sweetly ends I say when I have said Yasmin.

The morning light is clear and cold: I dare not in that light behold

A whiter light, a deeper gold, a glory too far shed, Yasmin.

But when the deep red eye of day is level with the lone highway

And some to Meccah turn to pray, and I toward thy bed,
Yasmin:

Or when the wind beneath the moon is drifting like a soul aswoon,

व. चौपदे, २. उदूर-फारसी कविता का एक रूप, ३. नववधू के समान गुलाव, ४. कस्तूरी जैसी काली तथा सुगन्धित अलकें, ४. लाला के फूल की क्यारी।

And harping planets talk love's tune with milky wings out spread, Yasmin;

Shower down thy love, O burning bright! for one night or the other night

Will come the gardener in white, and gathered flowers are dead, Yasmin.

[ James Elory Flecker ]

y. The gita (fragment) is properly a subdivision of the gasida i.e. it consists of a number of verses removed from their context in the gasida of which they formed a part. Such excerpts have no claim to be treated as an independent poetical type. But the name is also given to any poem, complete in itself, that follows the gasida pattern in respect of the monorhyme (which characterises all types of Persian Verse except the mathravil and cannot be classified either as a rubai or a ghazal or included among the Verse-forms of less importance. So the qita...... not being so narrowly restricted in length, affords larger opportunities both in the choice of a theme and in the way of handling it, More unconventional and spontaneous than the gasida and ghazal, this type comes nearer to our ideal of poetry......Man. Qitas are what the French call vers' doccession in the sense that their subject or motive is supplied by some circumstance of passing interest.

worship of human beauty is subtly mingled with raptness of divine enthusiasm......The fashionable love lyric runs in a narrow world which very few Moslem poets have dared to break. Like mediaeval Minnesong, it is artificial and monotonous in phrase, and its sentiment (which may be quite genuine) leaves us unmoved.

Q. The poetry of barbarism is not without its charm. It can play with sense and passion the more readily and freely in that it does not aspire to subordinate them to a clear thought or a tenable attitude of the will. It can impart the transitive emotions which it expresses; it can find many partial harmonies of mood and fancy; it can by virtue of its red-hot irrationality, utter wilder cries, surrender itself and us to more absolute passion, and heap up a more indiscriminate wealth of images than belong to poets of seasoned experience or of heavenly inspiration.

For the barbarian is the man who regards his passions as their own excuse for being; who does not domesticate them either by understanding their cause or by conceiving their ideal goal. He is the man who does not know his derivations nor perceive his tendencies, but who merely feels and acts, valuing in his life its force and its filling, but being careless of its purpose and its form. His delight is in abundance and vehemence; his art, like his life, shows an exclusive respect for quantity and splendour of materials. His scorn for what is poorer and weaker than himself is only surpassed by his ignorance of what is higher.

The world has no inside, it is a phantasmagoria of continuosu visions, vivid, impressive, but monotonous and hard to distinguish in memory like the waves of the sea or the decorations of some barbarous temple, sublime only by the infinite aggregation of parts.

The poet, without being especially a philosopher, stands by virtue of his superlative genius on the plane of universal reason, far above the passionate experience which he overlooks and on which he reflects; and he raises us for the moment to his own level, to send us back again, if not better endowed for practical life, at least not unacquainted with speculation.

He had not attained, studying the beauty of things, that detachment of the phenomenon, that love of the form for its own sake, which is the secret of contemplative satisfaction.

The passion he represents is lava hot from the crater, in no way moulded, smelted, or refined. He had no thought of subjugating impulses into the harmony of reason. He did not master life, but was mastered by it.

That life is an adventure, not a discipline; that the exercise of energy is the absolute good, irrespective of motives or of consequences. These are the maxims of a frank barbarism; nothing could express better the lust of life, the dogged unwillingness to learn from experience; the contempt for rationality, the carelessness about perfection, the admiration for mere force, in which barbarism always betrays itself.

[ George Santayana: Interpretation of Poetry & Religion ]

- ७. मआसिर..., अंक ४
- They are little torsos made broken so as to stimulate the reader to the restoration of their missing legs and arms. What is admirable in them is pregnancy of phrase, vividness of passion and sentiment, heaped-up scraps of observation, occasional flashes of light, occasional beauties of versification,—all like

"the quick sharp scratch
And blue spurt of a lighted match."

There is never anything largely composed in the spirit of pure beauty, nothing devotedly finished, nothing simple and truly just.

[ George Santayana : Interpretation of Poetry & Religion ]

६. व काल-लल हातिमी.....

'नसीब' जिससे किव अपनी रचना आरम्भ करता है, के विषय में 'हातिमी' का कथन है कि यह पीछे लिखे जानेवाले विषयों से जो प्रशंसा या निन्दा-सूचक होते हैं, पूर्णं रूपेण संपृक्त हो, विलग न हो। क्सीदे के अंशों (खण्डों) की दशा मनुष्य के अङ्ग-प्रत्यङ्गों की-सी है। जब एक अङ्ग दूसरे से विलग होगा तो शरीर की बनावट विगड़ जायगी, उनमें अनुपात न रहेगा, उसका सौन्दर्य नष्ट हो जायगा और उसके लेशमात्र चिह्न भी न रह जायेंगे।

[ किताबुल अम्दा,....२, पृष्ठ ९४ ]

१०. मआसिर..., अंक ४

११ मआसिर.... अंक ४

97. La derniere Feuille

Dans La foret Chauve et rovillee
Il ne reste plus au remeau
Qu'une Pauvre feuille oublice,
Rien qu'une seuille et qu'un oiseau.
Il ne reste plus dans mon ame
Qu'un send amour pour y chanter,
Mais le vent d'automne qui brame
Ne permet pas de l'ecouter;
L' oiseau s'en va, la feuille tombe,
L' amour s'etient car c'est l'hiver.
Petit oiseau, veins sur ma tombe
Chanter, quand l'arbre sera vert!

[ Theophile Gautier : 1811-1872 ]

#### १३. 'सरूर' साहेब कहते हैं:

(१) उदूँ-किवता की सर्वोत्कृष्ट किया है—गजल। गजल सौन्दर्य एवं प्रेम की कहानी है। जबतक दुनिया में चाँदनी, बहार, जवानी, राग और सब्जार मौजूद है और उसका आकर्षण अविषष्ट है, गजल भी जिन्दा है और उसकी सुषमा भी प्रकाशमान। मगर जिन्दगी महज चाँदनी और बहार का नाम नही। इसी तरह किवता महज गजलगोइ में परिवेष्टित नहीं और नयह कहा जा सकता है कि गजल काब्य की पराकाष्ठा है....में गजल का बड़ा प्रशंसक हूँ....मगर मुझे यह कहने में हिचक नहीं कि ताऊस व रुबाब के साथ शमशीर व सेनान के सौन्दर्य को भी ध्यान में रखना चाहिए।

(२) मैं गजल की रूप-माधुरी में विश्वास करता हूँ। यह हल्के-फुल्के सूक्ष्म जजबात को व्यक्त करने का अच्छा साधन है। कभी-कभी हम इसमें थोड़े-से ही शब्दों के द्वारा अच्छे-से-अच्छे विवारों को व्यक्त कर सकते हैं; कभी-कभी इसके माध्यम से हम सारी जिन्दगी पर नजर डालकर फिर लौट सकते हैं। मगर

१. वसन्त, २. जमीन का ऐसा टुकड़ा, जिस पर हरी-हरी दूव जमी हुई हो, ३. गजल लिखना, ४. मोर, ४. एक बाजा, ६. तलवार, ७. भाला, ८. आवेग।

गजल के सत्तर पर्दों में जीवन-भर विचाराभिव्यक्ति करते रहने के बाद हमारी दशा उस कृ दें। की-सी हो गई है, जो अन्धकार के बाद प्रकाश का सामना नहीं कर सकता....गजल के इशारे, कनाये, उसकी बारीकियाँ और रहस्यपूर्ण बातें बड़ी ही अर्थ-गिंभन सही, लेकिन विस्तार, सर्जन, ऋमबद्ध विचार तथा व्याख्या-विवेचन में भी एक सीन्दर्थ है।

- (३) कहानियों और गजलों का आर्ट तलवार की धार का आर्ट है। दोनों ही वास्तव में चावल पर कुल-हु<sup>२</sup>-अल्लाह लिखने और चित्र-नगीने बनाने की कलाएँ हैं। दोनों में गौरव है, मगर दोनों में खतरा भी है। गजल के कारण हमारे कविगण न कमानुसार सोच सकते हैं न श्रृंखलाबद्ध ढंग से लिख सकते हैं। इशारों-इशारों में वार्ते करते रहने के कारण इनकी वाक्शिक्त नष्ट हो गई है। ये चीजों के सम्बन्ध से अवगत नहीं, न रचना के सौन्दर्य को जानते हैं.... गजल के कि प्राय: नज्म की रचनात्मक क्षमताओं का अनुमान नहीं कर पाते। इशारों-संकेतों पर रीझे हुए होने के कारण वे विस्तार, विवरण और विवेचन के सौन्दर्य को नहीं देख पाते।
- (४) मुझे इसका एहसास है कि गजल के कारण बौद्धिक विच्छिन्तता में वृद्धि होती है; और यही कारण है कि हमारे यहाँ वड़ी कविताएँ और उपन्यास बहुत कम हैं; गजलें और कहानियाँ अधिक हैं। हमें यह भी स्वीकार है कि गजल के अधिकांश प्रतीक अब इतने घिस चुके हैं कि उनमें प्रफुल्लता शेष नहीं रह गई। फिर यह भी है कि गजल के कारण मनुष्य जिन्दगी-भर इशारों में बातें करता है और शॉटंहैण्ड बोलता है। उसे विस्तार, विवरण तथा निर्माण के सौन्दर्य से कोई सम्पर्क नहीं होता। यही कारण है कि बहुत-से नज़्म के कवि भी नज़्म के नाम से गजलें लिखते हैं। वे नज़्म के प्लाट, उसकी रचना और चरम बिन्दु को जानते ही नहीं। लेकिन प्रेम-सम्बन्धी कविता के लिए गजल अब भी बहुत मौजूँ है।
- (५) गजल पर आक्षेप लगाने या प्रशंसा करने से अधिक गजलगोई के ऐतिहासिक कारणों को समझना आवश्यक है। गजलगोई अच्छी चीज हो या बुरी, वह हमारी सभ्यता की एक परम्परा है और इस सभ्यता के सामने चूँ कि कोई वड़ा आदर्श या बड़े ज़मीन व आसमान न थे, इसलिए यह चीज़ बँधे-बँधाये 'अक्षों' के चारों ओर घूमती रही और कुछ सीमित विचारों के उलट-फेर को ही जीवन का सार समझती रही। गजल ने संकेतों का आदी बना दिया, विस्तार और विवरण से दूर कर दिया; गजल वास्तविकता तक आवेगपूर्ण भावनाओं के द्वारा पहुँचने की कोशिश करती रही। उसने अध्ययन तथा निरीक्षण को

१ संकेत, २. ईश्वर या ब्रह्मवाह्मय ।

अधिक महत्त्व न दिया। गजल वह मसीह है, जिसके पास कोई सलीव नहीं है। वह मुजाहिद है, जिसके जेहाद का कोई उद्देश्य नहीं, मगर जिसकी सचाई सर्वस्वीकृत है; यह वह सिपाही है, जो लड़ना जानता है, पर यह नहीं जानता कि क्यों लड़ता है।

(६) गजल कहनेवाला कवि कोई संदेश प्रस्तुत नहीं करता, वह समुद्र-तल से मुक्ता चुनने या वाग से कलियाँ तोड़ने ही में लगा रहता है। वह इन चीजों से कोई हार भी नहीं बना सकता। जहाँ कहीं कोई सुन्दर दश्य नजर आता है, वह अपना ऐनक सामने रख देता है। वह किसी एक दिशा में चलने का आदी नहीं और कोल्ह का बैल भी नहीं। वह चतुर्दिक की सैर करता है। वह एक पारद प्रकति रखता है और किसी एक मंजिल पर नहीं ठहर सकता। वह वौद्धिक विच्छिन्तता का शिकार अवश्य है। उसे विचारों की विश्वं खलता से दामन बचाना नहीं आता । वह संकेतों का इतना अभ्यस्त हो गया है कि साफ और दो टूक वात उसे कम आती है। मगर अपनी कपजोरियों के वावजूद वह कैसी उड़ान सिखाता है, वह किस प्रकार सागर को गागर में भर सकता है और एक शब्द में कैसी भक्-से उड़ जानेवाली वारूद भर देता है। वह कुछ न कहते हुए भी क्या-कुछ कह देता है। उसकी सम्प्रता ने उसे यही मुक बाला सिखाई थी। यह मूक वात्तीलाप प्राकृतिक रूप से इस चीख-पुकार के युग में अगला-सा आकर्षण नहीं रखता। इसलिए गजल वर्तमान यूग में सारे रोगों का भेयज नहीं। वह आजकल के मानव की आत्मा की प्यास पूर्ण रूप से नहीं बुझा सकती। जिन्दगी की मंजिल का एहसास, उसकी दिशा का निर्धारण और कारवाँ की चाल को तेज करने में उससे सहायता नहीं मिल सकती। नई याता. में यह हमारा पथ-प्रदर्शन नहीं कर सकती, किन्तू राह का साथी अवश्य बन सकती है; और याता पर चत्रते रहने के लिए अपनी विशिष्ट पारदर्शिता के द्वारा हमारे हृदय में कुछ उमंग भी भर सकती है। उसके आकर्षण तथा उन्माद से हम हरे-भरे हो सकते हैं।

#### 'रशीद' साहेव कहते हैं:

(१) हम इससे इनकार नहीं कर सकते हैं कि अन्य विद्याओं तथा कलाओं की तरह पाश्चाच्य देशों में किवता और साहित्य भी उन्नित के उच्च शिखर पर पहुँच चुका है, और यह बड़ी खुशी की बात है। कारण कि यह ऐसी पैतिक सम्पत्ति है, जिसमें प्रत्येक राष्ट्र और देश को जल्दी या देर से हिस्सा मिलेगा। इसकी उन्नित के जहाँ और बहुत-से कारण हैं, वहाँ एक कारण यह भी है कि पश्चिम

q. लकड़ी का वह चौखट, जिसपर ईसाम सीह को फाँसी दी गई थी, २. धर्मयुद्ध का सेनानी, ३. धर्मयुद्ध ।

के विद्वहर और जनसाधारण दोनों ही न दैहिक छूत-छात में विश्वास रखते हैं, न मानसिक अस्पृथ्यता में । इसलिए सामूहिक रूप से उनके साहित्यिक, नन्दितिक या रचनात्मक विचारों और सरगिंमयों को उनकी अत्यन्त बहुमुखी तथा दौड़ती-उछलती जिन्दगी से सीधे तौर पर जो प्रफुल्लता, शिवत तथा विचिन्नता मिलती हैं वह हमको मुबस्सर नहीं । इसके अतिरिक्त उनको जैसी वगटूट प्रतियोगिता का लगातार सामना रहता है, वह भी हमारे हिस्से में नहीं आई है । विचार करने की बात है कि जो काव्य-साहित्य अपेक्षाकृत प्राथमिक श्रेणी का हो या उससे कुछ ही आगे हो, उसपर आलोचना के ऐसे सिद्धान्त किस तरह लागू किये जा सकते हैं, जो अत्यन्त प्रौढ़ और उन्तत काव्य-साहित्य से ग्रहण किये गये हैं । हमारे काव्य-साहित्य के बहुत-से रूप अभी हमारे लेखकों की व्यक्तिगत गन्दिगयों से परिष्कृत होकर व्यापक विस्तार नहीं प्राप्त कर सके हैं ।

- (२) गजल के विषय में एक दिलचस्प वात यह कही जाती है कि गजल लिखनेवाला कि जगद्विख्यात कि नहीं वन सकता। प्रश्न यह है कि गजलगो या किसी भी कि के लिए जगिंदिख्यात होना आवश्यक ही क्यों हो ? अविभाजित भारतवर्ष काफी वड़ा देश था; इस समय भी इसका क्षेत्रफल कुछ कम नहीं, लेकिन 'टैगोर' के अतिरिक्त कितने अन्य कि जगिंदिख्यात हुए ? विश्वकि होना निश्चय ही बड़े गौरव की बात है, लेकिन इतना भी नहीं कि यदि कोई कि विश्वकि न हो तो उसकी कि वता उपेक्षित ठहराई जाय। ....'गृलिब', 'अनीस', 'अकवर', 'हाली', 'इक् वाल' इत्यादि विश्वकि हुए विना ही उर्दू के बहुत श्रेण्ठ और अपने समय के अद्वितीय कि हैं। शायद प्रभावग्राही होने के कारण मैं इस बात में भी विश्वास करता हूँ कि प्रत्येक कि "जो कल्व को गरमा दे और रूह को तड़पा दे" गौरव करने योग्य कि है, चाहे उसपर विश्वकि होने की छाप लगी हो या नहीं। इससे किसी बड़े कि के महत्त्व को कम करना उद्दिष्ट नहीं, विलक्त अच्छे कि को श्रद्धाञ्जलि अपित करना मन्तव्य है, जिसका वह अवश्य पात है।
- (३) मैंने हमेशा इस बात को स्वीकार किया है कि उदूं-कविता में गजल चाहे कितनी ही प्रिय तथा स्वीकृत क्यों न हो, वह सबसे उत्तम कविता नहीं है। कितनी के इससे अधिक सराहनीय अंग हैं, जिनकी ओर हमारे कियों ने या तो बिल्कुल ध्यान नहीं दिया, और यदि दिया भी तो किसी-न-किसी कारण से दूर तक न चल सके। गजल की प्रचुरता, और ज्यादातर दूसरी और तीसरी श्रेणी के कियों की बहुलता, इसको प्रमाणित करती है। और यह स्पष्टतया विदित है कि इसका अर्थ यह नहीं हो सकता कि यह आधिक्य गजल के सर्वगुण-सम्पन्न होने का प्रमाण है। इसके कारण तो गजल का मूल्य-महत्त्व घट गया है। गजलगोई यदि एक ओर इतनी सहज है कि उसे प्रत्येक योग्य-अयोग्य व्यक्ति

अपने मनोरंजन का साधन बना सना सकता है तो दूसरी ओर, इतनी कठिन भी है कि असाधारण योग्यतावाले कवियों को छोड़कर यह किसी और के काबू में नहीं आ सकती।

(४) जैसा कि पहले निवेदन कर चुका हूँ, गजल पर एक बड़ा आक्षेप खण्ड-विचारकता का लगाया जाता है, और यह सही है। लेकिन मुझे इसमें कोई खोट नज़र नहीं आता। उदूं-साहित्य और किवता के बहुत-से ऐसे रूप हैं, जिनमें सम्बन्ध-समन्वय तथा आनुक्रमिक ढंग के साथ विचाराभिव्यिति की जा सकती है और की जाती रही है। इसलिए यदि यह कहा जाय कि हमारे काव्य में एक प्रकार की किवता ऐसी है, जो खण्ड-विचारकता पर आधारित है और इसका निर्माण उन लोगों के लिए हुआ है अथवा इसका आविर्माव आपसे हुआ है, जो जीवन-वैचिन्न्य तथा उसकी प्रवंचनाओं को देखते तो हैं दुकड़ों (bits) में या पृथक्-पृथक्, लेकिन उसको प्रस्तुत करते हैं बड़ी योग्यता तथा विवेचन-विस्तार के साथ पूर्ण इकाई (units) में, तो इसमें आपित्त करने की कौन-सी वात है। इस प्रकार खण्ड-विचारकता कुछ और नहीं, तो दोष होते हुए भी 'गुण' ठहराई जा सकती है।.......

गजल में खण्ड-विचारकता को एक और दृष्टिकोण से देखना चाहिए। अभी-अभी निवेदन कर चुका हूँ कि खण्ड-विचारकता दोध ही नहीं, गुण भी हो सकती है। किव अपने आवेगों, चिन्तनों तथा अनुभवों को जल्दी-से-जल्दी, संक्षिप्त तथा हृदयग्राही ढंग से प्रस्तुत कर देता है। यह गुण प्रत्येक किव में नहीं पाया जाता, किन्तु हर किव कुछ-न-कुछ कहता ही रहता है। तो फिर उसकी थकी, हारी, घिसी-पिटी किवता को इतना महत्त्व क्यों दिया जाय और उसे इतना विस्तृत क्यों वनाया जाय कि उसकी लपेट में प्रमुख किवगण भी आ जाते हों। यदि इस अनहोनी वात को सम्भव मान भी लिया जाय कि साधारण किव के हृदय में देवी प्रेरणा हो तो वह उसे विकृत कर देगा। रहा यह कि गजल के होते हुए हमारी किवता में किव को नये अनुभवों की अभिव्यक्ति का अवसर नहीं मिलता और हमारा किव घूम-फिरकर वहीं अगले बरस की कृफ़्स की तीलियों में फँसकर रह जाता है। यह आक्षेप सही है, लेकिन सभी किवयों की रचनाओं के विषय में सत्य नहीं।

खण्ड-विचारकता अच्छी चीज हो या न हो, एक तथ्य अवश्य है....

Mighty and dreadful, for thou art not so,
For those, whom thou think'st thou dost overthrow.

Die not, poore death, nor yet canst thou kill me.
From rest and sleepe, which but thy pictures bee,
Much pleasure, then from thee, much more must flow,

And soonest our best men with thee doe goe,
Rest of their bones and soules deliverie.
Thou art slave to fate, chance, kings and desperate men,
And dost with poyson, warre, and sickness dwell,
And poppie, or charms can make us sleepe as well,
And better than thy stroake, why swell'st thou then
One short sleepe past, we wake eternally,
And death shall be no more; death thou shall die,

#### 94. ARIETTE

Il pleure dans mon coeur Comme il pleut sur la ville; Ouelle est cette langueur Qui penetre, mon coeur ? O bruit doux de la pluie Par terre et sur les toits? Foar un coeur qui s'ennuie, O le chant de la pluie? 11 sans raison pleure Dans ce coeur qui s'ecoeure. Quoi! mulle trahison? Ce deuil est sans raison. C'est bien la pire savoir pourquoi, De ne Sans-amour et sans haine, Mon coeur a tant de peine,

[ Paul Verlaine ]

उदूं-कविता का इतिहास अपना विषय नहीं; इसलिए बहुत-से ऐसे किवयों की यहाँ कोई चर्चा नहीं, जो उदूं-साहित्य में काफ़ी महत्त्व रखते हैं। मेरा तात्पर्य यह है कि जो मानक मैंने स्थिर किये हैं उनके आलोक में कुछ सुविख्यात किवयों की रचनाओं की जाँच-परख की जाय। 'मीर', 'सौदा', 'ददं' एक ओर, तो 'ज़ौक़', 'ग़ालिब', 'मोमिन' दूसरी ओर इस काम के लिए मौजूँ हैं। मैंने इन्हें इसलिए चुना है कि ये उदूँ के प्रमुख किवयों में हैं। इनकी गजलों से अधिक से अधिक लोग अवगत हैं और इन किवयों पर आलोचना करते हुए मुझे जो कुछ उदूँ-गजल और गजलगो किवयों के विषय में कहना है उसे मैं सुगमतापूर्वक कह सकता हैं।

मुझे कहने दीजिए कि इन किवयों मे उच्चकोटि का किव होने की क्षमता मौजूद थी और यह तथ्य गजल की खामी और संकीणंता के वावजूद प्रकट है। अफसोस है तो यह है कि ये अगनी योग्यता से पूरा-पूरा काम न ले सके और इस बुटि का इलजाम भी उनपर नहीं। जिस माहौल में वे पले, जो परम्पराएँ उन्हें पैतिक सम्पत्ति के रूप में मिलीं, जो नमूने उनके सामने थे, उन चीजों ने उनकी किवत्व-क्षमता को एक ढरें पर लगा दिया। हाँ, यदि वे पाण्वात्त्य साहित्य से अवगत होते, उच्चकोटि की किवता के नमूने उनके सामने होते और वे काव्य के सही अर्थ को समझते तो सम्भवतः अधिक अच्छे किव होते, और आज उदूं-किवता साहित्य-संसार में इतनी गिरी हुई दशा में न दीख पड़ती। लेकिन वे अपनी परम्परा से मजबूर थे। फारसी-किवता के प्रभाव ने मानों उड़ने की शक्ति का ही शोषण कर लिया और उनके मूल्यवान् गुण सारे-के-सारे नष्ट हो गये। उनकी गजलों में मूल्यवान् रत्न नहीं, रत्नों के टुकड़े हैं। हाँ, इन टुकड़ों से अन्दाजा होता है कि असली जवाहिरात कितने वेशकीमत होंगे।

'आज़ाद' ने अपने काव्य गुरु 'ज़ीक़' के मुख से 'भीर' के सम्बन्ध में एक घटना का उल्लेख किया है:

''स्वर्गीय गुरुदेव एक वयोवृद्ध सज्जन के मुख से बयान करते थे कि एक दिन वे 'मीर' साहेब के पास गये। निकलते जाड़े के दिन थे, वसन्त का आगमन था। देखा, टहल रहे हैं, चेहरे पर उदासी छाई है और रह-रहकर यह मिसरा पढ़ते हैं:

### 'अब के भी दिन बहार के यों ही गुज़र गये'

ये सलाम करके बैठ गये। थोड़ी देर बाद उठे और सलाम करके चले आये। 'मीर' साहेब को खबर भी न हुई। भगवान् जाने, दूसरे मिसरे की फिक़ में थे या इस मिसरे की भाव-प्रवणता में डूबे हुए थे।"

मैं समझता हूँ कि 'आज़ाद' के दोनों अनुमान गृलत हैं। 'मीर' के दिल में कैसे-कैसे ज़ुज़्बात उत्पन्न होते होंगे! वसन्त की बहुरंगियाँ और उसका आनन्द-सन्देश, सारे संसार की

१. उद्-शेर की अर्द पंक्ति।

प्रफुल्लता और आमोद-प्रमोद, तब अपनी दिरद्रता, निर्धनता; निरागा तथा दुःखमय जीवन—ये सारी चीजें आँखों के सामने घूमती रही होंगी। वसन्त अपनी चिताकर्षक सुपमा के साथ आये और सारी दुनिया को खुशी से निहाल करे, लेकिन 'मीर' का मुरझाया हुआ दिल विकसित नहीं हो सकता था, ऐसी कितनी वहारें आईं और गईं, लेकिन 'मीर' के दिल की कनी कभी न खिली। वसन्त की क्या-क्या मन्त्र-मुग्धकारी तरुणाइयाँ, हास-विलास के कैसे-कैसे चित्र, कैसी रंगीन तरंगें, कितनी हृदयग्राही आशाएँ और पद-दिलत अभिलापाएँ 'मीर' के सामने न होंगी, जिनका वे चित्र ग करना चाहते होंगे। लेकिन मनोवाञ्छा को व्यक्त करने की कुंजी उनके पास कहाँ! इस एक मिसरे में इन बहुमुखी आवेगों, विचारों और चित्रों की वस एक अपूर्ण-सी झलक अलबत्ता नजर आती है। मेरा खयाल है कि इस घटना में सारे गजलगों किवयों की कहानी छिपी है। इस किहसी से गजल की सीमा और उसकी पराकाष्टा प्रकट है।

(२) 'मीर' की संवेदनशीलता विशिष्ट तथा सीमित ढंग की थी। या यों कहिए कि 'मीर' की दुनिया तंग थी। मीर उन्हीं अन्तर्वहिः प्रभावों को ग्रहण करते थे, जो एक विशिष्ट रंग के अर्थात् दर्द-गुम का नमूना होते थे। उनके स्वभाव की इस विशिष्टता को, माहौल के प्रभाव और उनकी जिन्दगी का जैसा ढाँचा बन गया था उसने, और भी सुदृढ़ कर दिया था। आनन्द-प्रद हर्पवर्धक प्रभाव 'मीर' को पसन्द न थे। उनका उदासीन स्वभाव सफल-मनोरथ चित्त को प्रफुल्लित करनेवाले आवेगों की ओर उन्मुख न होता था। उनकी विषद्ग्रस्त अवस्था विशद कल्पना से भागती थी। यही कारण है कि भीर के आवेगों तथा कल्पनाओं में विभिन्नता नहीं। सब एक ही रंग में रेंगे हुए हैं। केवल यही नहीं, 'मीर' की बुद्धि और समझ-बुझ भी सीमित ढंग की थी। उनके विचार गहरे व उदात्त नहीं, सतही और साधारण हैं। किसी स्थान पर भी वे उच्च कोटि की मानसिक शक्ति रखने का प्रमाण उपस्थित नहीं करते। चिन्तन-मनन उनकी आदत थी, किन्तु इस गौर-फिक का कोई प्रभावशाली फल देखने मे नहीं आता । मानसिक शक्ति की तरह उनकी कल्पना में भी वह जोर नहीं, वह गौरव तथा महानता नहीं, जो कतिपय अन्य कवियों की कल्पना की प्रमुख विशेषता है। यह सब कुछ सही, लेकिन अपनी सीमाओं के भीतर 'मीर' लाजवाव हैं। कुछ वातें ऐसी हैं, जो केवल उन्हीं की विशेषताएँ हैं और इस दृष्टि से वे अद्वितीय व अकेले हैं। मैंने कहा है कि उनकी अनुभूतियों की दुनिया सीमित तथ। संकीण थी। लेकिन वे जो कुछ भी महसूस करते थे उसे प्रवल रूप से महसूस करते थे। वे स्वयं भी प्रभावित होते थे और दूसरों को भी प्रभावित करते थे। उनके विचार मामूली सही, लेकिन उनमें एक जोश व खरोश है, इसलिए कि वे जोश के साथ महसूस किये गये हैं। आवेगों की तीव्रता ने मानों उनका रूप ही बदल दिया है। उसी तरह 'मीर' की कल्पना में ऊँचाई पर उड़ने की शक्ति कम और क्षीण सही, किन्तु जहाँ तक उसकी उड़ान. है, जिन चीजों तक उसकी पहुँच है, उन सवका चित्र बहुत ही साफ तथा हृदयग्राही ढंग से खींचा गया है।

इस समग्र वर्णन का विवेचन यह है : 'मीर' की दुनिया में प्रेम का साम्राज्य है, वहाँ प्रेम

१. वसन्त, २. गजल लिखनेवाले ।

हीं का सिक्का चालू है। प्रेम सर्वव्यापी है, कोई स्थान प्रेम से खाली नहीं, कोई हृदय ऐसा नहीं, जिस पर प्रेम का शासन न हो, वे लिखते हैं:

> क्या हकीकृत कहूँ कि क्या है इश्क + हक् शेनासों का हाँ खुदा है इश्क़ इश्क़ से जार कोई नहीं खाली + दिल से लेप अर्श तक भरा है इश्क़

यह एक वुरी बला है। यदि यह 'फ़रहाद' को पहाड़ काटने की शक्ति प्रदान करता है तो यह मृत्यु का 'दुलार का नाम' भी है। इस आकस्मिक संकट की विशेष कृपादृष्टि हुई तो दिल पर:

# जोशे मुहीते <sup>६</sup> इश्क् में क्या जी से गुफ्तगू<sup>७</sup> इस गौहरे <sup>८</sup> गिरामी <sup>९</sup> से अब हाथ धो रहो

'मीर' को इश्क के एक खास रुख से परिचय है। वे इसे आमोद-विलास का हेतु नहीं समझते। उनके खयाल में इसका परिणाम सदा निराशाजनक होता है। इस विषय में 'मीर' प्रचिलत विचारधारा का अनुसरण करते हैं, लेकिन उनका अनुसरण अन्धानुसरण नहीं। 'मीर' की आँखों ने प्रेम की यह छिव देखी थी। कहा जाता है कि 'मीर' के दिल को प्रेम ने अपना निशाना बनाया था। उसी ने उनके हृदय को शोक-ग्रस्त तथा उदासीन बना दिया था। यह घटना सही हो या गलत, 'मीर' के शेरों से स्पष्टतया विदित है कि जिन भावावेशों की अभिव्यक्ति वे अपने शेरों में करते हैं, उनको उन्होंने अपने दिल में जोश के साथ महसूस किया था:

बुतां े के इस्क ने बेश हि तयार े कर डाला

वह दिल कि जिसका खुदाई े में श्रिक्तियार रहा

वह दिल कि शाम व सेहर े जैसे पक्का फोड़ा था

वह दिल कि जिससे हमेशा जिगर फिगर े रहा

तमाम उम्र गई उस प हाथ रखते हमें ।

वह दर्वनाक े अलरंगम े बेकरार े रहा

सितम े मे, गृम में सरझं जाम े उसका क्या कहिए

हज़ारों हसरतें थीं तिस प दिल को मार रहा

बहा, तो खून हो श्रांखों की राह वह निकला

रहा जो सीनए सोज़ां दे में दाग्दार रहा

सो उसकी हमसे फ्रामोशकार अमें न यादगार रहा

कि उससे क्तरए खूँ भी न यादगार रहा

इस किते र में प्रेम की मृत यातना का दुःख-भरा वर्णन है। यह सही है कि यहाँ भी वर्णन-शैली

१. सत्य, तथ्य; २. प्रेम, ३. सत्य को पहचाननेवाले, ४. जगह, स्थान; ४. वह कुर्सी, जिस पर खुदा बैठता है, ६. समुद्र, ७ वात्तांलांप, वातचीत; ८. मोती, ९. बहुमूल्य, १०. सुन्दरियाँ, ११. विवश, १२. सृष्टि, १३. प्रातःकाल, १४. फटा हुआ, १४. पीड़ाजनक, १६. सारांश यह कि, १७. अधीर, १८. अत्याचार, जुल्म; १९. अन्ततोगत्वा, २ अपूर्ण अभिलाषाएँ; २१. उस पर भी, २२. विदग्ध हृदय, २३ भूल जानेवाले, भुलक्कड़; २४. उदूँ-कविता का एक रूप-विशेष।

आम ढंग की है और विचार तथा उसकी अभिव्यक्ति में प्रचलित प्रथाओं की पावन्दी की गई है, लेकिन इस किते की सत्यता से किसे इनकार हो सकता है। आवेगों की तीव्रता ने कविता का रूप धारण कर लिया है। यदि 'मीर' के आगे काव्य के उत्तम नमूने होते और वे उनकी ओर व्यान देते, तो अधिक-से-अधिक सफलता प्राप्त करते।

यात यह है कि 'मीर' प्राकृतिक रूप से विदग्ध हृदय नेकर आये थे। प्रेम की उलझनों ने इस विदग्धता में और वृद्धि कर दी। उनकी जिन्दगी के ढाँचे ने प्रेम का अनुमोदन किया। उन्हें चारों ओर अपने व्यक्तिगत दु:खमय जीवन का ही चित्र दिखाई पड़ा। माहौल ने इस विचारधारा का और विशिष्ट रूप से समर्थन किया। यही कारण है कि 'मीर' की दुनिया इतनी अन्धकारमय है; कहीं पर आशा का सितारा चमकता हुआ दिखाई नहीं देता; उनकी जिन्दगी दु:ख से भरी थी। सगे-सम्बन्धियों की वेमुरावती, दरिद्रता-निर्धनता, उसपर दिल्ली की वरवादी, आम वरवादी और कान्त ने उनके संवेदशील हृदय को दु:ख-शोक का भण्डार बना दिया था। वे कहते हैं:

कैसे-कैसे मकान हैं सुथरे + एक अज़ां -ज़ुमला करवला है यहाँ एक सिसकता हैं एक मरता है + हर तरफ़ ज़ुल्म हो रहा है यहाँ सव तमन्त्र शहीद हैं यक जा + सीना -कोबी है ताज़िया है यहाँ दीदनी हैं अबस विह सोहबते - नोख़ + रोज़ो शब - नुफ़्रि माजरा है यहाँ खानए अशिक हो है जाए - ज़ुल्म नाय रोने की जा-ब - जा है यहाँ

संसार एक करवला है। अरमान आते हैं तो विलदान होने के लिए। कोई सिसकता है तो कोई दम तोड़ रहा है। सारांश यह कि चारों ओर दुख-दर्द का सामान है। फिर छाती पीटना क्यों न हो। रोने-कलपने के सिवा कोई उपाय नहीं। 'मीर' हैं और रोना:

मुझे काम रोने से प्रकसर<sup>१ ९</sup> है नासिह<sup>२ ०</sup> + तू कबतक मेरे मुँह को घोता रहेगा उनके दिल ने वह नाला<sup>२ १</sup> पैदा किया है कि जिससे जरस<sup>२ ६</sup> के भी होश उड़ते हैं। लेकिन 'मीर' को रोने का कुछ शौक नहीं। क्या करें दिल के हाथों मजबूर हैं:

मनए<sup>२3</sup>-गिरिया न कर तू ऐ नासिह + इसमें बेअडि तयार<sup>२४</sup> हैं हम भी मनुष्य रोने के लिए बाध्य क्यों न हो जब इस दुनिया में कोई आशा पूरी न हो, जब इस संसार-रूपी उद्यान में वह फूलों की सुगन्ध से परिचित न हो, जब उसके दिल की कली कभी न खिले:

हम तो ना काम<sup>२५</sup> हो जहां<sup>२६</sup> में रहे + यां कभू<sup>२७</sup>अपना मुद्दआ<sup>२८</sup> न हुआ यदि 'शिक्षा ग्रहण करनेवाली आंख' हो तो 'मीर' को देखो और शिक्षा ग्रहण करो; यदि

१. उन सबमें से, २. वह स्थान, जहाँ हज़रत हुसेन मारे गये थे, दु:ख की जगह; ३. सी, ४. इच्छा, अभिलाषा; ५. बिलदान, ६. स्थान, जगह; ७. छाती पीटना, ६. कागज़ का बना हुआ इमाम हुसेन के मकवरे का ढाँचा, ९. दर्शनीय, १०. निरर्थक, ११. सहवास, १२. दिन-रात, १३. विचित्त, १४. घटना, हाल; १४. घर, १६. प्रेमियों, १७. स्थान, १६. स्थान-स्थान पर, १९. बहुधा, २०. शिक्षा देनेवाला, २१. विलाप, २२. घंटा, २३॰ रोकना, २४. अधीर, २४. निष्फल, २६. संसार, २७. कभी, २८. अभीष्ट. मन्तव्य।

"धर्मोपदेश सुननेवाले कान" रखते हो तो 'मीर' की सुनो और अकल के नाखुन लो :

सब्ज़ होती ही नहीं यह सरज़मीं + तुष्में ख्वाहिश दिल में तू बोता है क्या सुख-चैन की आशा निरथंक है, आराम की इच्छा अनुचित है। धरती कठोर है और आकाश दूर है। आसमान क्षण-भर के लिए भी सुख-चैन से जीवन व्यतीत करने का अवसर नहीं देता, सदा. निराशा-ही-निराशा मनुष्य के भाग्य में लिखी है:

भ्रवके भी सैरे बाग की जी में हवस<sup>3</sup> रही

अपनी जगह बहार में कुन्जे क्ष्म रही

मैं पा शिकस्ता जान सका काफिले के साथ

आती भ्रगरचे देर सदाए जरस के रही

जो अन्ति स्वां के स्वां क

कितनी हसरत से भरे ये चित्र हैं। इस दुःख के समय में जीवन-अविध के क्षण-मात्र-भर की ही होने का ध्यान आने से शोकाकुलता और भी बढ़ जाती है:

कहा मैंने कितना है गुली का सवाती कि कली ने यह सुनकर तबस्सुमी किया

केवल गुल ही नहीं, सारा संसार क्षण-भंगुर है। जीवन-अविध कम है और इस थोड़े समय में एकः एक क्षण के लिए भी सुख-चैन प्राप्त नहीं। सभी सांसारिक वस्तुएँ नश्वर हैं:

आई नज़र जो गोर<sup>9</sup> 'सुलेमां' की एक रोज़ कूचे<sup>9</sup> पर उस मज़ार<sup>2</sup> के था यह रक्म<sup>2</sup> हुन्ना कै सरकशां<sup>22</sup> जहां में खिंचा था यही तो सिर

पायाने 23-कार मोर 28 की खाके 24 कृदम हुआ

दुनिया से दिल लगाना भूल है, शान-शौकत पर भरोसा करना मूर्खता है, धन-सम्पत्ति पर गर्क करना निर्यंक है। निराशा और फिर संसार की अनित्यता का ख्याल, 'मीर' का हृदय शोक-सन्ताप का निशाना क्यों न हो:

चार दीवारिए<sup>२६</sup>-अनासिर<sup>२७</sup> 'मीर' + खूब जागह<sup>२८</sup> है पर है वेबुनियाद<sup>२९</sup> यही निस्सारता देखकर 'मीर' 'ताजा वारिदाने-विसाते-हवाय<sup>३०</sup> दिल' को चेतावनी देते हैं कि इस दुनिया में किसी से दिल न लगा, नहीं तो निराशा और अफसोस के सिवा वहाँ क्या लाभ होगा।

<sup>9.</sup> भूमि, २॰ बीज, ३. तृष्णा, ४. कोना, ४. पिंजड़ा, ६. भग्न, टूटा हुआ; ७. कारवाँ, द. यद्यपि, ६. आवाज, १०. घण्टा, ११. समान, ऐसा; १२. वाग, उद्यान; १३. मोहलत, अवकाश; १४. श्वास, क्षण; १४. फूल, गुलाव का फूल; १६. स्थिरता, १७. मुस्कराहट, १८. क्ब्र, १६. गली, २०. क्ब्र, २१. लिखा हुआ, २२. उद्दृण्ड लोग, २३. अन्ततोगत्वा, २४. चीटी, ४४. पैर की धूल, २६. परिधि, घरा; २७. तस्व, २८. स्थान, २९. निराधार, ३०. दिल की वासनाओं के फूर्य पर अभी आकर वैठनेवाले नौजवान।

ऐसी दशा में सन्तोप ही करना अच्छा है :

मत दुलक मिज्गां के अब तू ऐ सरिश्के आबदार आबदार कि सुष्त में जाती रहेगो तेरी मोती की सी आब कि मुख्त में जाती रहेगो तेरी मोती की सी आब कि नहीं, बहरे कि जहां कि की मौज पर मत भूल 'मीर' दूर से दिया नज़र आता है लेकिन है सुराब कि

इसलिए वह शिक्षा देते हैं:

दुनिया की न कर तू इ वास्तगारी १ + इससे कमी बहराबर १ ° न होगा

इस सरसरी जायजा लेने से यह बात तो स्पष्ट हो गई: कि प्रेम की सितम-अंगेजी 19, निराशा तथा शोक-दुःख की उत्ताल तरंगों का वर्णन, संसार की अनित्यता, अकिचनता व सन्तोप की शिक्षा, यही 'मीर' की कविता के चार तत्त्व हैं। इन्हीं का वर्णन विभिन्न रूपों में बार-बार होता है। ये विषय नये नहीं, इनसे उर्दू गजलें भरी-पड़ी हैं। किन्तु 'मीर' की पंक्तियों में ये बहु-प्रयुक्त विषय एक विचित्र भाव-प्रवणता धारण कर लेते हैं। यह असर किसी दूसरे उर्दू -कवि के वस की बात नहीं। यही कारण है कि बहुप्रयुक्त विषय भी घिसे-पिटे, सामने पड़े हुए नहीं जान पड़ते, बल्कि एक प्रकार का नयापन लिये हुए होते हैं। उनमें एक अपनी अलग विशिष्टता होती है, जिसे 'मीरपन' कह सकते हैं और सच है कि नयापन अपने-आप में कोई प्रशंसनीय वस्तु नहीं और यह भी आवश्यक नहीं कि किव सोच-सोचकर नई-नई बातों का आविष्कार करे। जानी हुई बातें, आम मानवीय अनुभूतियां शेर की सामग्री बन सकती हैं। हाँ, शर्त्त यह है कि कवि उन्हें जोश के साथ महसस करे, उनपर अपने व्यक्तित्व की छाप लगा दे। यदि ऐसा हुआ तो जानी हुई वातें नई हो जाती हैं, आम मानवीय अनुभूतियाँ खास निजी अनु-भूतियों का रूप धारण कर लेती हैं। यही बात 'मीर' में पाई जाती है। यदि 'मीर' नज्म के सही अर्थ को जानते होते और गजल के बदले नज्में लिखते तो वे संसार के एक बहुत ही अच्छे निराशावादी किव होते । 'मीर' ने जिस सफाई, भाव-प्रवणता और संवेदनशीलता के साथ इन ज न्यात की अभिव्यं जना की है उनते किते इन कर हो सकता है। लेकिन उनका चित्र-चित्रण एक विशिष्ट ढंग का है। वे केवल कुछ ही भावावेशों की अभिव्यक्ति करते हैं। चित्र का दूसरा मुखपृष्ठ उनकी रचना में नहीं दीख पड़ता। शोक, दुःख की बात अपनी जगह पर ठीक है, लेकिन मनुष्य अपने साहस तथा बल-पीहव से मुसीवतों का सामना कर सकता है। कम-से-कम दुःख-दर्द को सहन तो कर ही सकता है। दुनिया की खराबी-बरबादी दुहस्त, लेकिन मनुष्य इस मुश्किल को आसान करने का रास्ता दुँढ सकता है। 'मीर' के दिल में इस प्रकार का विचार भी कभी नहीं होता । वह तो भाग्यवादी मत में विश्वास करते हैं; जो कुछ होना है वह होकर रहेगा । मनुष्य मुसीवतों का शिकार-मात्र हो सकता है और वस । दूसरा कोई उपाय नहीं। इसीलिए

<sup>9.</sup> आँखों की पलकों पर के बाल, वरौनी; २. आँसू, ३. चमकीला, ४. पानी, चमक; ४. समुद्र, ६. संसार, ७. लहरें, तरंग; ८. मृग-मरीचिका, ९. माँग, चाह; १०. भाग पाने वाला, लाभान्वित होनेवाला; ११. अत्याचार ।

'नीर' संसार-त्याग की शिक्षा देते हैं; और सच तो यह है कि जिन्दगी का जो रुख वह दिखलाते हैं उसे देखकर किसी का जी दुनिया में लग भी नहीं सकता। 'मीर' कहते हैं:

> में कीन हूँ ऐ हम<sup>9</sup>-नफसां सोख्ता<sup>२</sup> जां हूँ एक आग मेरे दिल में है जो शोला<sup>3</sup>-फिशां हुँ

'मीर' की कविता उनके विदग्ध हृदय की व्याख्या है। उनके दिल में एक आग है और उनकी कविता इसी आग की व्यंजना है।

छाती जला करे हैं सोज़ें दुरूँ वला है + एक आग सी लगी है क्या जातिए कि क्या है हो जाय यासः जिसमें सो आशिकों है बरना + हर रंज को शफ़ा है हर दर्द की बवा है शादी ऐ गुम जहां में दह ° चंद हमने पाया + है ईद एक दिन तो दस रोज़ यां एज़ा है फिरते हो 'मीर' साहेब सबसे जुदा-जुदा तुम + शायद कहीं तुम्हारा दिल इन दिनों लगा है इस अभ्यन्तर की विदग्धता से 'मीर' की छाती 'जला करे है'। इसी वजह से 'मीर' की कविता कविता नहीं, एक नाचती हुई ज्वाला है:

> प्राजकल बेक्रार हैं हम भी + बैठ जा चलते, यार, हैं हम भी आन में कुछ हैं आन में कुछ हैं + तोहफए रोजगार हैं हम भी मनए-गिरिया न कर तू ऐ नासिह + इसमें बेअहि तयार हैं हम भी नाले करियो समझके ऐ बुलबुल + बाग में एक किनार हैं हम भी

कैसी हसरत कूट-कूटकर भरी है ! इस हसरत का सादगी, सफ़ाई, पिवतता के साथ संगीतमय वर्णन है। जब 'मीर' अपने आवेगों की अभिव्यंजना करते हैं, ऐसे आवेग, जिन्हें व्यक्तिगत रूप से उन्होंने महसूस किये हैं तो उनकी पंक्तियों में एक आश्चर्यंजनक सादगी पाई जाती है। सीधे-साधे, छोटे, कोमल शब्दों में वे अपनी अछूती अनुभूतियों तथा भाव-प्रवणता को सफाई के साथ संवेदनशील ढंग से समग्र रूप में बयान करते हैं। और उनके शेरों में ऐसी स्वर-लहरी होती है, मानों उनमें संगीत की आत्मा आ बसी है। वे इन मामूली शब्दों में ऐसा जादू भर देते हैं कि उससे दिल पर गहरा असर होता है गोया उन शब्दों में रासायनिक परिवर्त्तन हो जाता है और उनकी प्रकृति बदल जाती है। प्रत्येक शब्द अपने स्थान पर बड़ी सुन्दरता और आसानी के साथ जम जाता है। शब्दों की व्यवस्था भी प्रायः वही होती है, जो वोलचाल में प्रचलित है। यह तो मालूम ही नहीं होता कि गजल लिखी गई है; बल्कि ऐसा जान पड़ता है, जैसे कोई वार्ते कर रहा है, और वार्ते भी ऐसी, जो हृदय की कोर छू लेती हैं। यदि प्रत्येक शब्द को अलग-अलग देखा जार तो शब्दों में कोई खास बात नहीं, लेकिन उनके मेल से एक विचित्र जादू पैदा हो जाता है।

'भीर' कुशल चित्रकार भी हैं। बाह्य और अन्तर की तस्वीर वे बड़ी सुन्दरता और खूबी से खींचते हैं.

> कहा मैंने कितना है गुल<sup>१२</sup> का सवात<sup>93</sup> कली ने यह सुनकर तबस्सुम किया<sup>92</sup>

<sup>9.</sup> साथियो, मित्रो; २. विदग्ध हृदय, ३. दहकती हुई, ज्वाला फेंकती हुई; ४. जलन, ५. अन्तस्तल, ६. नैराश्य, ७. नहीं तो, ८. आरोग्यता, ९. खुशी. १०. दसगुना, १९. शोक-दिवस, १२. फूल, जिलेशत: गुलाव का; १३. स्थिरता, १४, मुस्कराना '

कैसी ताजा और प्रफुल्लित तस्वीर है। इसकी नवीनता में अनित्यता की झलक पाई जाती है, जिससे यह अधिक प्रभावणाली हो जाती है:

नाज् की उसके लव र की क्या कहिए

पंखड़ी एक गुलाव की-सी है

यहाँ भी वही प्रफुल्लता है। अब दूसरे रंग की तस्वीरें देखिए:

न देखा 'मीरे' धावारा<sup>3</sup> को लेकिन + गुबार 'एक नातवां<sup>4</sup> सा कुबकू<sup>8</sup> था टुक 'मीर' जिगर सोख्ता<sup>9</sup> को जल्द खुबर ले

क्या यार भरोसा है चिरागे सेहरी का

इस शेर में बाह्य और आन्तरिक चित्र-चित्रण का सुन्दर समन्वय है और सच्ची बात तो यह है कि 'मीर' आन्तरिक भावावेशों का अधिक-से-अधिक चित्र खींचते हैं:

जल्टी हो गई सब तदबीरें कुछ न दबा ने काम किया
देखा इस बीमारीए दिल ने ग्राख़िर काम तमाम किया
अहदे - जवानी रो-रो काटा पीरी के में लीं आँखें मूँ द
यानी दें रात बहुत थे जागे सुबह हुई आराम किया

'मीर' की रचनाओं में खामियाँ भी हैं, और बहुत हैं; लेकिन उन खामियों का विवरण आवश्यक नहीं। 'मीर' के विषय में 'आज़ दीं' की राय है: "पस्तश ें अगरचे अन्दक पस्त अस्त अम्मा बुलंदश विसियार बुलंद"। यह राय प्रायः दूमरे रूप में मशहूर है: "वुलंदश ें विसियार बुलन्द व पस्तश बगायत पस्त" और आलोचनात्मक दृष्टि से यही अधिक सही है। मीर की रचना का असल दोष उसकी असमानता है। उसका अधिकांश निम्न स्तर का तथा गिरा हुआ है। यह एक आश्चर्य की बात है कि एक ही किन ने ऐसे उदात्त और फिर गिरे हुए शेर कैसे लिखे। लेकिन ऐसी और भी मिसालों मौजूद हैं। एक अँगरेजी किन वर्डज़वर्य ही को लीजिए। उसपर भी यह आलोचना ठीक उतरती है कि 'बुलंदश विसियार बुलंद व पस्तश बगायत पस्त"। और उसकी रचनाओं का एक बड़ा भाग बहुत गिर हुआ और निम्न स्तर का है। जो कुछ भी हो, ऐसा जान पड़ता है मानों दो 'मीर' हैं। एक गजल के सीमित-संकीण क्षेत्र में सुन्दर परिष्कृत शिर गढ़ता है—ऐसे शेर, जो दिल पर तीर व नश्तर का काम करते हैं, जो एक बार पढ़ने के बाद दिमाग पर अंकित और जबान पर जारी हो जाते हैं। और, दूसरा बहुत मामूली, ग्रामीण तथा बेढ़ों शेर मौज़ं करता है, जिसको किनता से कोई सरोकार नहीं, जिसमें न तो संवेदनशीलता है, न कल्पना-शक्ति; और जिसको प्रकृति ने आलोचनात्मक दृष्टि प्रदान की ही नहीं है। इस रहस्य को समझना मुश्कल नहीं। वास्तव में दो 'मीर' हैं—एक वह, जिसके भावुक हृदय में

१. सुकुमारता, २. ओठ, ३. मारा-मारा फिरनेवाला, ४. हवा में उड़ती हुई धूल, ५. कमज़ोर, ६. गली-गली, ७. जला हुआ, विदग्ध; ८. प्रातःकालीन, ९. उपाय, १०. अन्ततोगत्वा, ११. समय, १२. बुढ़ापा, १३ अर्थात् १४. उनकी निम्नस्तर की रचनाएँ यद्यपि कुछ गिरी हुई हैं, लेकिन उच्चकोटि की कविताएँ वड़ी ही उदात्त हैं, १५. उनकी अच्छी कविताएँ बड़ी ही उच्चकोटि की हैं, लेकिन निम्नस्तर वाली रचनाएँ अत्यन्त गिरी हुई हैं।

विभिन्न प्रकार के ज्ज्वात और भावावेश गुजरे हैं, जिसने अपनी जिन्दगी और माहौल में कुछ शिक्षाप्रद तथ्यों का प्रदर्शन अपनी आँखों से देखा है। जब 'मीर' इन व्यक्तिगत अनुभू तियों और तथ्यों को प्रतिविम्वित करते हैं तो इनकी पंक्तियाँ तासीर से पिरपूर्ण होती हैं। दूसरा 'मीर' फ़ारसी से प्रभावित है; यह वही विषय छुन्दोबद्ध करता है, जो साधारणतः फ़ारसी में पाये जाते हैं। केवल विषय ही नहीं, वही शब्द-संगठन और उपमाएँ भी हैं, जो उद्द-किता में फारसी से उधार ली गई हैं। जब 'मीर' इस अनुसरण की मनोवृत्ति से प्रभावित होकर लिखते हैं, या अपने विशिष्ट क्षेत्र से बाहर जा निकलते हैं अथवा अपने खास रंग से हटकर किसी दूसरे रंग की ओर प्रवृत्त होते हैं तो उनके शेरों का झुकाव पूर्णक्ष्पेण अवनित की ओर होता है। इसी तथ्य के कारण 'मीर' की रचना में यह अप्रिय विषमता उत्पन्न हो गई है। इस विषमता का असर उस समय बड़ा बुरा मालूम होता है जबिक यह दशा विभिन्न गजलों में नहीं, विक्क एक ही गजल के विभिन्न शेरों में पाई जाती है। बहुत बार तो ऐसा होता है कि अच्छे और निम्नकोटि के शेर एक ही स्थान पर एकत हो जाते हैं, जिसके कारण मन बड़ा खिन्न हो जाता है और कभी-कभी तो धैर्य विलकुल छूट जाता है। एक गजल के शेर हैं:

अपनी हस्ती हिवाब की-सी है + यह नुमाइश सुराब की-सी है।
नाज की उसके लब की क्या किहए + पंखड़ी एक गुलाब की-सी है।
बार-बार उसके दर प जाता हूँ + हालत एक इज्तराब की-सी है।
मैं जो बोला कहा कि यह आवाज़ + उसी खानाख़राब की-सी है।
'मीर' उन नीम निवाल आंखों में + सारी मस्ती शराब की-सी है।

कैसे मँजे-धुले साफ शेर हैं, और 'मीर' के विशिष्ट रंग में ? लेकिन इसी गजल में ये दो शेर भी मिलते हैं:

नुक्तए १ वाल १ से तेरा अबरू १ र बैत १ एक इन्तखाब ४ की-सी है। आतिशे-गम में दिल भुना शायद + देर से बू भ, कबाब की-सी है। शाब्दिक श्लेप और कृत्रिम विचार, दोनों दोष मौजूद हैं; तासीर और दर्द का लेश-मान्न भी पता नहीं।

(३) 'मीर' सांसारिक प्रेम के क्षेत्र के योद्धा हैं। लेकिन कभी-कभी रीति-रिवाज के अनुसार आध्यात्मिक प्रेम के गूढ़ तत्त्वों की चर्चा भी करते हैं:

हम आप ही को अपना मक्सूद<sup>१६</sup> जानते हैं + अपने सिवाय किसको मौजूद जानते हैं अपनी ही सैर करने हम जल्वागर<sup>१७</sup> हुए हैं + इस रम्ज़<sup>१८</sup> को वह लेकिन मादूद<sup>१९</sup> जानते हैं

<sup>9.</sup> अस्तित्व, . बुलबुला, ३. प्रदर्शन, ४. मृग-मरीचिका, ४. ओठ. ६. द्वार, ७. वेचैनी, ८. आवारा, वेघरवार का; ९. अधखुली, १०. विन्दु, ११. तिल, जो शरीर में पाये जाते हैं; १२. भीं १३. घर का द्वार, शेर; १४. चुना हुआ, १४. गन्ध, १६. उद्दीष्ट, १७. प्रकट, १८. गूढ़ तत्त्व, १९. इने-गिने।

इज्ज़ १ वो नेयाज़ २ अपना अपनी तरफ़ है सारा + इस मुश्तेख़ाक े को हम मस्जूद व जानते हैं सूरत- पज़ीर हमबिन हरिगज़ नहीं वह मानी के सहते के नज़र हमीं को मावूद जानते हैं इश्क़ उनकी अक़ल को है जो मासिवा हमारे + नाचीज़ जानते हैं नाबूद के जानते हैं कभी-कभी इन गूढ़ तत्त्वों का वर्णन अत्यन्त हृदय-प्राही रूप में होता है, ऐसा जान पड़ता है कि कुछ देर के लिए 'मीर' ने उन तत्त्वों को पा लिया है:

है मासिवा क्या जो 'मीर' कहिए + आगाह<sup>55</sup> उससे सारे हैं आगाह जल्वे हैं उसके शानें हैं उसकी + क्या रोज़ क्या खुर<sup>52</sup> क्या रात क्या माह<sup>53</sup>

ज़िहर कि बातिन के औवल कि आख़िर + अल्लाह, अल्लाह, अल्लाह लेकिन उदूँ-किवता में आध्यात्मिक प्रेम के क्षेत्र के योद्धा 'मीर', 'दर्द' हैं। कभी-कभी 'दर्द' सांसारिक प्रेम के क्षेत्र में भी जा निकलते हैं। लेकिन वे स्वयं कहते हैं कि मात्र तृष्णा ही सांसारिक प्रेम नहीं। जिस सांसारिक प्रेम का वर्णन उनकी रचनाओं में है, वह सद्गुरु के प्रति श्रद्धा-भक्ति है, जो परब्रह्म तक पहुँचा देती है। 'मीर', 'दर्द' प्रेम के फन्दे में कभी नहीं फँसे। इष्ट-मित्र तो कई थे, लेकिन महबूवों से कभी सरोकार न रहा। इसलिए जहाँ 'मीर'-'दर्द' की रचनाओं में लिप्सा नहीं पाई जाती, वहाँ वे प्रेम के चमत्कारपूर्ण प्रभावों से भी अनिभन्न जान पड़ते हैं। इन मानवीय आवेगों तथा प्रचण्ड भावावेशों के वर्णन से 'दर्द' की किवता खाली है। लेकिन वे आध्यात्मिक प्रेम से अवगत हैं। इस कारण से प्रायः उन्हें 'मीर' से श्रेष्ठ माना जाता है। कारण कि उनकी विषय-वस्तु महान् व उदात्त है। लेकिन यह खयाल सही नहीं।

प्रेन एक आम मानवीय जज्वा है, जिससे प्रत्येक हृदय परिचित है। आध्यात्मिक प्रेम बहुत ही दुर्लभ है। यह हर एक शख्स के वश की बात नहीं। बहुत कम ही लोग हैं, जो इससे वास्तिक रूप में अवगत हैं। इसलिए जिन शेरों में आध्यात्मिक प्रेम खिपा हुआ रहता है, वे शीघ-प्रभावी नहीं होते और उनका असर जनसाधारण पर जल्दी नहीं होता। अतः 'दर्द' के शेरों का प्रभाव-क्षेत्र सीमित है। यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि सांसारिक प्रेम की तुलना में आध्यात्मिक प्रेम का स्थान अधिक ऊँचा होने पर भी कविता में यह प्रश्न नहीं उठता। यदि कि का हृदय प्रेम से परिचित है और वह अपने अनुभवों को सही ढंग से व्यक्त करता है तो उसके शेर अच्छे होंगे, नहीं तो बुरे। प्रेम आध्यात्मिक है या सांसारिक—इस प्रश्न के ऊपर बहस नहीं। असली बात देखनी यह है कि जज्वात असली हों या नकली, उनमें जोश है या नहीं। इसकिए कि की हैसियत से 'दर्द' की श्रेण्ठता का यह प्रमाण नहीं हो सकता कि वे वाश्वाविमक प्रेम से सरोकार रखते हैं और सांसारिक प्रेम से दूर-ही-दूर रहते हैं। इसके अतिरिक्त

१. दीनता, २. नम्रता, ३. मुट्टी-भर मिट्टी, मनुष्य; ४. पूज्य, देवता; ४. रूप धारण करनेवाला, ६. पैनी दृष्टिवाले, ७. पूज्य, ८. अतिरिक्त, ९. तुज्छ, १०. विनष्ट, ११. अवगत, १२. सूर्य, १३. चन्द्रमा, १४. प्रत्यक्ष, १४. गुप्त ।

<sup>\*</sup>ईरान का एक प्रसिद्ध चित्रकार।

आध्यात्मिक प्रोम कुछ उन्हीं की जागीर नहीं। 'मीर' व 'सौदा' तथा अन्य उदूँ-किवयों की रचनाओं में भी इसकी चाण्नी मौजूद है। 'दर्द' की विशेषता केवल यह है कि वे हमेशा उन्हीं भावावेशों की अभिव्यक्ति करते हैं, जो आध्यात्मिक प्रोम के कारण उनके हृदय में उमड़ उठते हैं।

दोनों जगत् उस परम ऋष्टा की ज्योति से प्रकाशमान् हैं, मस्जिद, मंदिर उसीसे आबाद हैं; उसी की छत्रच्छाया में शेख व वरहमन वसते हैं, कोई स्थान उससे खाली नहीं :

जग में आकर इधर-उधर देखा + तू ही आया नज़र जिधर देखा नेकिन जिस मसनद पर वह विराजमान है, वहाँ वौद्धिकता का प्रवेश सम्भव नहीं। और प्रवेश हो तो कैसे जब बुद्धि अहमत्व की सीमा से बाहर नहीं जा सकती।

या रब विस्त क्या तिलिस्म है इदराक व फह्म वांध

दौड़े हज़ार आप से बाहर न जा सके।

मनुष्य की बुद्धि उसके गूढ़ तत्त्व तक पहुँचने में असमर्थ है। किन्तु इतना तो समझ सकती है कि प्रत्येक प्राणी में उसकी झलक अप्रत्यक्ष रूप से मौजूद है। मनुष्य की आँखें भी ऐसी हैं, जो उसके रूप-लावण्य से नितान्त अपरिचित हैं; ऐसी आँखों से तो आँखों का न होना अच्छा है:

तुझी को जो यां जल्वा फर्मान देखा + बराबर है दुनिया को देखान देखा।

इस संसार में अनेकता का साम्राज्य है। लेकिन यदि ध्यानपूर्वक देखो तो इस अनेकता में एकता का सुन्दर स्वरूप दिखाई पड़ता है:

जम्मः में अफ़रादे अलम एक हैं + गुल के सब औराक़ के बरहम कि एक हैं होबे कब कसरत के से बहदत के में ख़लल कि मिल्मो आ जांगे के दो हैं बाहम कि एक हैं। इसलिए दिल को लालसा हो तो उसी को, ढूँ ढने की, तमन्ना हो तो उसी की, यदि यह नहीं तो दिल का कोई मूल्य-महत्त्व नहीं:

क्या फ़र्क दाग वो गुल में कि जिस गुल में वून हो किस काम का वह दिल कि जिस दिल में तून हो।

लेकिन यह तमन्ना, यह खोज कुछ आसान नहीं। संसार की निश्चित व निर्धारित वस्तुएँ वास्त-विकता को छिपा देती हैं। हाँ, यह पर्दे उठ जायँ तो फिर चारों ओर एक ही सत्ता की छिव दृष्टिगोचर हो। यह सामर्थ्यं केवल मनुष्य के हृदय में है कि उसका निवास-स्थान वन सके:

> अजो १८ समा १९ कहाँ तेरी बुसअत २० को पा सके मेरा ही दिल है वह कि जहाँ तू समा सके।

जबतक प्राण है, उसी की खोज हो; जबतक ज्वान है उसी की वार्ता हो :

मेरा जी है जब तक तेरी जुस्तजू<sup>२९</sup> है 🕂 ज्वां जब तलक<sup>२२</sup> है तेरी गुफ्तगू<sup>२३</sup> है

<sup>9.</sup> ईश्वर, भगवान्; २. वौद्धिकता, ३. समझ, ४. यहाँ, ५. छवि, ६. एकव, इकट्ठे; ७. व्यक्ति, ८. संसार, ६. गुलाब का फूल, फूल; १०. पंखुड़ियाँ, ०१. विखरे हुए, १२ अनेकता, वहुलता; १३. एकता, १४. वाघा, १४. शारीर, १६. यद्यपि, १७. एकत, मिले. हुए; १८ ज्मीन, १६. आसमां, २० विस्तार, फैलाव; २१. खोज, २२. तक, २३. बातचीत,

लेकिन प्रेम की कठिनाइयाँ जल्द दूर नहीं होतीं; दिल की कली का खिलना आसान नहीं :

मेरा गुंचए ै-दिल है वह दिलगिरप तारे + कि जिसकी किस्ने कभी वार्व न देखा दुःख, संकट, भर्तना, आपत्ति — सारांग यह कि प्रेम के कारण मैंने क्या-क्या न देखा, लेकिन उसने आकर कभी अपनी छिय न दिखाई। उसकी तटस्थता ने कैसी-कसी आपत्तियाँ खड़ी कीं, मगर उसने छुपा-दृष्टि न की। लेकिन यह उसका कमूर नहीं; स्थयं अपनी जिन्दगी का आवरण परदा डाले हमारे-उसके दीव में खड़ी है। जबतक यह परदा बीच से उठ न जाय, प्रेयमी का छिव-दर्णन सम्भव नहीं:

# हेजावे<sup> ५</sup> रख़े<sup> ६</sup> चार थे आपही हम खुली आँख जब कोई परदा न देखा।

असावधानी एक ओर और जीवन-अवधि कम; तो फिर हृदय आपित्त-ग्रस्त क्यों न हो। जिस आपित्त का जि़क 'दर्द' करते हैं, जिस निराणा तथा णोक-सन्ताप का वे वर्णन करते हैं, वह सांसारिक नहीं। प्रत्येक णाम को वे अपने को ऐसा हतभाग्य महसून करते हैं जैसे अन्धेरी सन्ध्या और प्रतिदिन प्रातःकाल के समय उनकी दणा उस उन्मादग्रस्त प्रभात की-सी है, जिसने प्रेमोन्माद के आवेश में अपने कपड़े फाड़ डाले हैं। लेकिन यह हतभाग्यता, यह उन्माद-ग्रस्तता किसी सांसारिक माणूक के कारण नहीं। इस उदासीनता, इस विरह-वेदना का अनुभव केवल दिल ही को नहीं, सारे संसार की यही दणा है; क्योंकि सारी दुनिया को इस जुदाई का भान है, वे कहते हैं:

# कुछ दिल ही बाग में नहीं तन्हा शिकस्त दिल हर गुंचा देखता हूँ तो हैगा शिकस्त-दिल

स्पष्टतया विदित है कि 'दर्द' के अनुभव 'मीर' के अनुभवों से भिन्न हैं, और जिस तरह 'मीर' किसी एक पूर्ण अनुभव का चित्र नहीं खींचते, उसी तरह 'दर्द' भी किसी सम्पूर्ण अनुभव का विस्तृत विवेचन नहीं करते। बिल्क 'मीर' की तरह वह भी अनग-अनग प्रभावों और अपूर्ण रूपकों की झलक दिखाते हैं। 'दर्द' अक्सर फमबद्ध गजलें लिखने की को शिया करते हैं। वह स्वयं कहते हैं: "कमबद्ध रचना में विचित्र स्वाद होता है, वह हृदय को प्रफुल्लित कर देती है।" काश! उर्दू के किव इस तथ्य को जानते होते और इसका प्रयोग करते! किन्तु, उन्हें तो गजल की विश्व खलता ऐसी प्रिय लगी कि वे श्व खलाबद्ध रचना के स्वाद और मूल्य को न पहचान सके। यदि 'दर्द' की तरह वे भी समझने कि कमयद्ध रचना में विचित्र स्वाद होता है तो उनका हृदय भी प्रफुल्लित हो जाता और वे पाठकों के हृदय को भी प्रफुल्लित करते। खेर जो कुछ भी हो, यह बड़ी बात है कि 'दर्द' इस तथ्य को जानते थे। किन्तु जिम आनुफमिकता तथा अनुख्यता का चित्र किसी नज़म में दिखाई पड़ता है, वह 'दर्द' की गजलों में नहीं। हाँ, यह कह सकते हैं कि उनकी गजलों में विचार-विश्व खलता और आवेगों की विकीणता अपकाकृत कुछ कम है।

मैंने कहा है कि जिन अनुभवों की अभिव्यक्ति 'दर्द' करते हैं, वे अपेक्षाकृत अपरिचित हैं।

१. कली, २. संकुचित हृदय, दुःखी; ३. किसी ने, ४. खुना हुआ, ४. परदा, ६. चेहरा, ७. अकेला, ८. टूटा हुआ, भग्न; ९. कली,, १०. है।

और इन अनुभवों को 'ददं' उस जोश व उद्रेक के साथ महसूस भी नहीं करते, जो 'मीर' का हिस्सा है। यही कारण है कि 'ददं' के शेरों में वह तासीर नहीं, जो 'मीर' के शेरों में होती है, और जिस तरह 'मीर' की रचना में दो प्रकार की पंक्तियाँ मिलती हैं — अनुभूत व कृतिम, उसी तरह 'ददं' की रचनाओं में भी अनुभव-जिनत और कृतिम शेर मिलते हैं। कुछ शेर तो ऐसे हैं, जो मानों बोल उठते हैं कि वास्तव में ये तेज आवेग हृदय में उत्पन्न हुए हैं, किन्तु कुछ शेर ऐसे भी मिलते हैं, जो महज़ रस्मी तौर पर लिखे गये है। 'ददं' फरमाते हैं: "दास ने कभी विना स्वाभाविक उत्प्रेरणा के महज़ किलब्द कल्पना के जोर पर शेर नहीं लिखा।" फिर भी यह बात दिन की तरह प्रकाश-मान है कि कितपय आवेगों ने हृदय में हलवल पैंदा की और कुछ ने दिखा की सतह पर एक लहर भी न उठाई; और 'ददं' को इस की ख़बर भी न हुई; जैसे:

कहा जब मैं तेरा बोसा तो जैसे कृन्द है प्यारे लगा तब कहने पर कृन्दे मुकरंर हो नहीं सकता दिले-आवारा उल्झे याँ किसी की जुल्फ़ से यारब है इलाज आवरगी का इससे वेहतर हो नहीं सकता नहीं चलता है कुछ अपना तो तेरे इश्क् के ब्रागे हमारे दिल प कोई ब्रोर तो हर हो नहीं सकता

इन शेरों में केवल क्लिब्ट कल्पना ही भर है, असलियत व सचाई नाममाल को भी नहीं है। 'दर्द' ने इन शेरों में महज प्रचलित रस्मी विचारों को रस्मी ढंग से प्रकट किया है। शाब्दिक शलेप भी मौजूद है: "बोसा, कृन्द, कृन्दे-मुकरंर, दिले-आवारा, जुल्फ, आवारगी।" प्रभाव लेशमाल भी नहीं—इन विचारों ने किव के हृदय को प्रमुदित नहीं किया है, उसकी कल्पना को आकाश में उड़ने के लिए उत्प्रेरित नहीं किया है। इसीलिए उन में काब्य की आत्मा शून्य है। इस ढंग में और 'ददं' की विशिष्ट शैनी में आकाश-पातान का अन्तर है। 'ददं' की विशिष्ट शैनी यह है: अर्ज् वो समा ' कहाँ तेरी उसग्रत को पासके + मेरा ही दिल है वह कि जहाँ तू समा सके बहुदत दें तेरी हर्फ ' उ दुई' का न आ सके + ग्राईना' ' क्या मजाल तुझे मुँह दिखा सके कासिद दें नहीं यः काम तेरा अपना राहले + उसका प्याम ' दिल के सिवा कौन ला सके गाफ़्ल' खुदा की याद प मत भूल जीनहार ' + अपने तई ' भूला दे अगर तू भूला सके यारव ' यः क्या तिलिस्म है इदराक र वो फहुम उ यार + दौड़े हज़ार ग्रापसे बाहर न जा सके जज्वात उभरते हैं, मानों एक मौज उठती है, ऊँची और जोश से भरी हुई। एक-एक शब्द असर में दूवा हुआ है। क्लिब्ट कल्पना का कहीं नाम-निशान नहीं, सर्वेषा स्वाभाविक भाव ही वर्तमान है। लेकिन फिर भी इस गजल में वह खूबी नहीं, जो अच्छी नज़ म में होती है। तसीवुफ़ कुछ।

१. चुम्बन, २. चीनी, मिश्री; ३. साफ उत्तम मिश्री, ४. मारा-मारा फिरनेवाला, ५. अलकें, ६. ऐ परमात्मा, ७. उपचार, चिकित्सा; ६. प्रेम, ६. धरती, १०. आकाश, ११. विस्तार, फैलाव; १२. एकता, १३. अक्षर, १४. द्वैतभाव, १५ ऐनक, १६. दूत, ५७. संवाद, १८. लापरवा, असावधान; १९. कदापि नहीं, २०. अस्तित्व को, २१. हे भगवान. २२. बौद्धकता, २३. समझ, २४. यहाँ।

आच्य देशों की ही निजी सम्यत्ति नहीं, पाश्चात्त्य देशों में भी इस रंग की कविता मिलती है।
सतरहवीं शताब्दी में अँगरेजी में अच्छे-अच्छे सूफी किव हुए हैं। या फिर 'ब्लेक' को लीजिए।
'ब्लेक' की कविता के आगे 'दर्द' की गजलें कुछ यों ही-सी ज्ञात होती हैं; और इस प्रसंग में
'दान्ते' का नाम लेना तो कुछ वेकार-सा जान पड़ता है। खैर, इन पाश्चात्त्य कवियों को तो
जाने दीजिए, 'दर्द' फ़ारसी के सूफी कवियों की भी बराबरी नहीं कर सकते।

वहरहाल , 'दर्द' की दुनिया भी 'मीर' की दुनिया की तरह सीमित व संकीण है, बिल्क और भी संकीण है ! आध्यात्मिक प्रेम और उसकी आवश्यक बातों को छोड़कर अन्य मानवीय आवेग तथा भावावेश विचार एवं अनुभूतियाँ 'दर्द' के लिए अधिक महत्त्व नहीं रखतीं। संसार की बहुरंगी छटा पर उनकी नज़र नहीं ठहरती, कारण कि उन्हें तो पर्दे के भीतर कोई दूसरी ही छवि नज़र आती है। संसार का निरीक्षण, निरीक्षण की हैसियत से 'दर्द' की रचनाओं में मौजूद नहीं।

'दर्द' साफ, परिष्कृत, प्रांजल भाषा में अपने विचारों व अनुभूतियों को व्यक्त करते हैं। वर्णन-शैली में कहीं क्कावट या उलझाव नहीं। शब्द सब सीधे-सादे, साधारण, आमफ्हम हैं, लेकिन उनसे वास्तविकता की वू आती है। संक्षिप्त, किन्तु समग्र रूप में वे कठिन-से-कठिन और गम्भीर-से-गम्भीर विचारों को व्यक्त कर देते हैं, जिसे देखकर प्रायः आश्चर्य होता है। लयदारी तथा संगीत भी मौजूद है और वह अत्यन्त हृदय-ग्राही भी होता है, मानों प्रत्येक शब्द जज्बात से परिपूर्ण और हर शेर लयदारी से भरा हुआ है। किन्तु यह लयदारी एक विशिष्ट सीमित ढंग की है। 'दर्द' के शेरों में दर्द भी है, लेकिन वह हृदय-विदारकता नहीं, जो 'मीर' के शेरों में खिपी रहती है। 'दर्द' के शेरों की मिसाल एक चौड़े और गहरे दिया की-मी है, जो विना किसी रुकावट और उतावलेपन के वह रहा है। सतह प्रशान्त है। कभी-कभी कोई तरंग उठकर दरिया का सतंह पर लहराती है। फिर मिट जाती है, मगर नदी सदा बहती रहती है। 'मीर' में यह शान्ति और स्थिरता नहीं। अर्थात् 'मीर' के जजवात अधिक जोश से भरे हैं। इसलिए वे दिलों पर भी जल्दी असर करते हैं। इन आवेगों ने 'मीर' की हस्ती में ऐसा तुफान उठाया है, जिससे उनके मन की शान्ति सदा के लिए नष्ट हो गई है। यही कारण है कि 'मीर' की शिराओं-धमनियों में रक्त के यदले दर्द प्रवाहित जान पड़ता है। जिस अकृतार्थता व शोक-सन्ताप, जिस नैराश्य की वे तस्वीर खींचते हैं उसकी क्षमता किसी दूसरे को प्राप्त नहीं, 'दर्द' अपने जीवन का चित्रण इस प्रकार करते हैं:

तोहमतें बन्द हम प्रयमे जिम्मे घर चले + जिस लिये आये थे सो हम कर चले जिन्दगी है या कोई तूफान है + हम तो इस जीने के हाथों मर चले क्या हमें काम इन गुलों से ऐ सबा + एक दम हम आए इघर उधर चले शम्मः के मानिद हम इस बज्म भे में + चश्म १ - नम १ आए थे दामनतर १ द जो

१. जो कुछ भी हो, २. संवेदनशीलता, ३. लांछन, निया अरोग; ४. कुछ, ४-सनीर; ६. क्षण, ७. चिराग, ८. सद्गा, ९. महिष्ल, सना, १०. अर्थ, ११. भी ११, १२. पापरूर्ण।

जों शरर ऐ हस्तिए बेबूद याँ + बारे हम भी प्रपनी बारी भर चले साकिया याँ लग रहा है चल चलाव + जब तलक बस चल सके साग्र चले कितने सहज, नमं, कोमल, साफ शब्दों में अपने जज़वात को व्यक्त किया है, उन्हें अभिव्यंजित करने में कोई कठिनाई नहीं। प्रत्येक शब्द अपने विशिष्ट स्थान पर किस संतुलित ढंग से स्थित है। और, प्रत्येक शब्द इतना परिष्कृत है कि आवेगों की झलक प्रत्यक्ष दिखलाई पड़ती है। इन शब्दों को यदि अलग-अलग देखिए तो इनमें कोई खास बात नज़र नहीं आती, किन्तु इस गजल में दूसरे शब्दों की अनुरूपना व संतुलन के कारण एक विचित्र भाव पैदा हो गया है। हसब मामूल लयदारी भी मौजूद है, और कितनी प्रिय ! शेर नहीं नुरीले राग हैं, यद्यपि बेमेल व बेलाग —

अब 'मीर' यह राग अलापते हैं:

फ़्क़ीराना अाए सदा कर चले + नियाँ खुश रहो हम दुआ कर चले जो तुझ बिन न जीने को कहते थे हम + सो उस अह्द को अब वफ़ा कर चले शफ़ा अपनी तक्दीर ही में न थी + कि मक्दूर रेत क तो दवा कर चले वह क्या चीज़ है ग्राह जिसके लिए - हर एक चीज़ से दिल उठाकर चले कोई नाउमीदाना कि करते निगह + सो तुम हमसे मुह भी छिपाकर चले कहें क्या जो पूछे कोई हमसे 'मोर' + जहां के में तुम ग्राए थे क्या कर चले इस गजल में 'ददं' की गजल से कुछ अधिक ही साफ, सीधे, साधारण शब्दों का व्यवहार किया गया है। वही सन्तुलन यहाँ भी है। जज़वात व भावावेशों की झलक भी प्रत्यक्ष रूप से दिखाई पड़ती है। लयदारी भी है, और फितनी मन्त-मुग्धकारी ! लेकिन यदि 'ददं' के शेरों में नैराश्य व अकृतार्थता का आरम्भ है, तो यहाँ उसकी परिपक्वता है:

ज़िन्दगी है या कोई तूफान है + हम तो इस जीने के हाथों मर चले इस शेर में वह तासीर, वह असलियत, वह संवेदनशील ता कहाँ, जो 'मीर' के इस शेर में है:

जो तुझ बिन न जीने को कहते थे हम + सो उस अह्द को अब वका कर चले यही अन्तर सभी भेरों में पाया जाता है। 'मीर' संवेदनशीलता और तासीर में 'दर्द' से दो क्दम आगे ही रहते हैं।

बहरहाल 'दर्द' भी अपने विशिष्ट रंग में बहुत अच्छे हैं। इस क्षेत्र में उदूं-कविता में कोई उनकी बराबरी नहीं कर सकता:

तुझी को जो याँ जल्वाफ़र्मा न देखा + बराबर है दुनिया को देखा न देखा मेरा गुंचए दिल है वह दिल गिरफ्ता के + कि जिसको कि सूर् ने कभू विषय न देखा

<sup>9.</sup> ज्यों, ऐसा; २. चिनगारी, ३. अस्तित्व, जीवन; ४. नम्बर, न होने के बरावर; ५. मधुबाला, ६. प्याला, ७. फकीरों की तरह, ५. आवाज लगाकर, ९. प्रतिज्ञा, १०. पूरा, ११. आरोग्यता, १२. वश, अख्तियार; १३. निराशा के साथ, १४. संसार, १४. छवि दिखलानेवाला, १६. कली, १७. सम्पुटित हृदय, १८. किसी, १९. कभी, २०. खुला हुआ, विकसित।

यगाना है तू आहा बेगानकी में + कोई दूसरा और ऐसा न देखा अज़ीयत<sup>3</sup>, मुसीबत, अलामत , बलाए + तेरे दश्क में हमने क्या-क्या न देखा किया मुझको दागों ने सर्वे विरागां न कभ तूने आकर तमाशा न देखा तगाफ ज ने तेरे यह कुछ दिन दिखाए + इधर तूने लेकिन न देखा न देखा हिजावे र खे यार थे आप ही हम + खुली द्यांख जब कोई पर्दा न देखा शब वो रोज़ ऐ 'दर्द' दर र पै हो उसके + किसू ने जिसे या न समझा न देखा

इन शेरों की तासीर से किसे इनकार हो सकता है। 'दर्द' कभी अपने को हाथ से जाने नहीं देते। इसीलिए उनमें वह अधीरता नहीं, जो 'मीर' की विशेषता है। 'दर्द' अपने को लिये-दिये रहते हैं। इस वजह से उनके शेरों में एक खास शान पैदा हो गई है, जो और किसी के शेरों में नहीं मिलती। इस शान, इस स्वाभिमान से हृदय प्रभावित हो जाता है।

(४) 'मीर' और 'दर्ब' स्वभाव में कुछ एक-से थे। 'सौदा' इन दोनों से विभिन्न प्रकृति लेकर आये थे। 'मीर' आप-वीती खून-भरे असर में डूवे हुए शब्दों में इस तरह बयान करते हैं कि सुननेवाले वेचैन हो जाते हैं। 'सौदा' ने भी अपनी प्रतिभा के जोर से दर्ब-भरे शेर छन्द-बद्ध किये हैं। लेकिन इन शेरों में 'मीर' वाली बात नहीं। 'मीर' की आँखें दिल की ओर झुकी हुई थीं। वे अपने जज्वात व भावावेशों को देखने में लगे रहते थे। ऐसे तल्लीन रहते थे कि दुनिया और उसके भीतर की बीजों की उन्हें कोई खूबर न होती थी। 'सौदा' की आँखें खुली हुई थीं। वे दुनिया की बहुरंगी का निरीक्षण करते थे। इसलिए उनकी दुनिया 'मीर' व 'दर्ब' की दुनिया की तरह सीमित व संकृचित न थी। इनके विषय अधिक बहुमुखी हैं और उनमें वह अनोखापन नहीं, जो 'मीर' और 'सौदा' की रचनाओं में मिलता है।

'सीदा' में एक खूबी और भी 'मीर' व 'दर्द' से बढ़कर थी। वे जब्दों तथा उनके संगठनों के प्रयोग में अधिक सावधानी और चिन्तन-मनन से काम लेते थे; और हमेशा नये शब्द और उनके सुशोभन संगठनों की खोज में रहते थे। इसलिए जहाँ तक शब्दों और संगठनों का सम्बन्ध है, उनकी श्रेष्टता सर्वस्वीकृत है। इसके अतिरिक्त सौदा की रचनाओं में अच्छी और नवीन उपमाएँ भी मिलती हैं, जो 'मीर' व 'दद' को मुयस्सर नहीं। प्रफुल्लित उपमाएँ और प्रभावशाली तथा बोलती हुई तस्वीरें 'मीर' व 'ददं' के शेरों में भी मिलती हैं, किन्तु वे इतनी बहु मुखी व अनोखी नहीं जितनी 'सौदा' के शेरों में पाई जाती हैं। 'सौदा' नई-नई उपमाएँ गढ़ते हैं, और बड़ी सुन्दरता के साथ उन्हें अपने शेरों में जड़ देते हैं। किन्तु शब्द, उनके संगठन, रूपक इत्यादि स्वयं कितने ही प्रशंसनीय क्यों न हों, केवल इन्हों के बल पर किसी कित की श्रेष्टता प्रमाणित नहीं हो सकती। ये सब बातें तो केवल विचाराभिव्यक्ति के साधन-मान्न हैं। ध्यान देने योग्य चीजें जज़वात और विचार हैं, और उनकी असलियत तथा वास्तविकता, उनका जोश व

१. एकता, अद्वितीय; २. परायापन, ३. तकलीफ, पीड़ा; ४. भत्सेना, ५. जख्म के चिह्नों ने, ६. वह सरो का वृक्ष, जिस पर सजावट और तमाशे के लिए मोमबितयाँ या बिजली के बल्ब जलाये गये हों। ७. लापरवाही, ८. पर्दा, ९. रात, १०. पीछे पड़ा हुआ।

खरोश । यदि प्रमापक केवल शाब्दिक रहे तो 'सौदा' का स्थान वहुत ऊँचा होगा । किन्तु यह प्रमापक ठीक नहीं ।

'सौदा' की गृज़ल का नमूना यह है:

गुली फेंके है ग़ैरों की तरफ बल्क समर भी
ऐ खना उ-बर अन्दाज़े-चमन फुछ तो इधर भी
क्या ज़िंद है मेरे साथ, खुदा जाने, व गरना किया ज़िंद है मेरे साथ, खुदा जाने, व गरना किया कि हमारे किया कि किस हमारे तुझ चश्म से टपका है कम्मू लढ़ते जिगर भी किस हस्तिए मौहूम प नाज़ा है ह तू ऐ यार कुछ प्रपने शव विशेष वोरोज़ की है तुझकी खबर भी तनहा कि मेरे मातम भें नहीं शाम शियह कि पोश रहता है सदा चाक शि गरेबाने से सेहर भी 'सौदा' तेरी फ़रियाद के से झाँबों में कटी रात श्राई है सेंहर होने की ट्रक तू कहीं मर भी ।

वह विदग्धता और आर्द्रता, जो 'मीर' और 'दर्द' को प्राप्त है, यहाँ सिरे से मौजूद नहीं; और मौजूद हो तो कैसे जव 'सौदा' आर्द्र हृदय ही अपने साथ न लाये थे। वह तो सदा विकसित प्रफुल्ल-चित्त रहते थे। यदि शब्दों और विन्दिशों को देखा जाय तो भी स्पष्ट अन्तर नज़र आयगा। शब्द सीधे-सादे नहीं; बिन्दिशों भी ऐसी नहीं जैसे कोई वार्ते करता हो। शब्दों और विशेषतः बिन्दिशों में गौरव और रोब-सा मालूम होता है। प्रत्येक शब्द अपनी जगह पर नगीने की तरह जड़ दिया गया है। उलट-फेर से शेर का मतलव नष्ट हो जाने का भय है। शब्दिक सौद्दर्य प्रचुर माला में मौजूद है। प्रत्येक शेर मानों एक सुन्दर मूर्त्त है, मगर निष्प्राण! जज़वात में प्रखरता नहीं। उन्हें सुनना कानों को भला मालूम होता है, लेकिन जो आनन्द मिलता है वह उसी प्रकार का है, जो किसी काम के सुन्दर ढंग से प्रतिपादित होने से मिलता है। किव ने अपने मतलव को साफ़, सम्पूर्ण, सुन्दर तथा टकसाली ढंग से अदा किया है। किन्तु अर्थ के विचार से ये शेर दिल पर तीर व नश्तर का काम नहीं करते। हाँ, एक प्रकार की मादकता अवश्य हासिल होती है, वही मादकता, जो किसी सुन्दर वस्तु के देखने से होती है। लेकिन ये शेर 'मीर' के शेरों की तरह दिल को वेकाबू नहीं कर देते।

'सौदा' अक्सर 'मीर' के विशिष्ट क्षेत्र में भी कृदम रखते हैं; संवेदना और निराशा, संसार की अनित्यता का नक्शा खीं बते हैं:

१. फूल, २. फल, ३. वाग-रूपी घर को उजाड़नेवाले, ४. नहीं तो, ५. बादल, ६. आँख, ७. टुकड़ा, ८. कलेजा, ९. अस्तित्व, जीवन; १०. अनिश्चित, काल्पनिक; ११. गर्वान्वित, १२. रात, १३. दिन, १४. अकेला, १४. शोक, १६. काला कपड़ा पहने हुए, १७. फटा हुआ, १८. गले के पास का कपड़ा, कण्ठा; १९. प्रभात, २०. विलाप, चीखना-चिल्लाना।

जाते हैं लोग काफ़िले के पेश वो पस उन्हें + दुनिया ग्रजब सरा है जहाँ आके पस चले किहियों सबा स्वाम हमारा बहार से + हम तो चमन को छोड़ के सूए - कफ़ से चले ऐ गुंचा विश्व खोल के सूए - चमन तो देख + जमई ग्रते विश्व प तेरी फूल हम पड़े तेरे सुख़न को में बसरबो विश्व चश्व मासेहा + मानूँ हज़ार बार अगर दिल प बस चले मिकला जो नाला विद्या से तो सीने से दौड़े अग्क विश्व मुन विष्य मार्च मार्च मार्च का फिला बांगे विश्व से तो सीने से दौड़े अग्क विश्व मार्च मार्च मार्च मार्च मार्च का फिला बांगे विश्व से स्वर्ण मार्च मार

सैयाद २० अब तो कीजे क फ़्से हमें रिहा २० + ज़ालिम फड़क-फड़क के पर वो बाल २२ घिस चलें 'मीर' व 'दर्द' की गजलों से तुलना करने से साफ़ जान पड़ता है कि ये जज़वात व्यक्तिगत नहीं और वह जोश व ख़रोश भी नहीं। 'सौदा' निजी भावावेशों की अभिव्यंजना नहीं करते। संसार-निरीक्षण ने जो दृश्य उन्हें दिखाया है उसी का चित्रण करते हैं। रचना का ढंग खास नहीं आम है:

जाते हैं लोग क्। फिले के पेश वो पस चले + दुनिया अजब सरा है जहाँ आके बस चले प्रत्यक्ष दीख पड़ता है कि किसी दृश्य का चित्रण उद्दीष्ट है। संसार-रूपी काफिले का जिक्र है, अपने हतभाग्य होने का रोना नहीं। 'दर्द' की रचना में शैली खास है:

तोहमते चन्द अपने जिम्मे धर चले + जिस लिये ग्राए थे हम सो कर चले न जिन्दगी के कारवाँ का जिक है, न सराय-दुनिया से कोई सरोकार । अपनी कहानी है और अपनी जीवन-गाथा का सार । 'मीर' के शेरों में रचना-विद्यान खास ही नहीं, खासों में भी खास है । शेर क्या है, लालसा-अभिलापा-जिनत शोक-सन्ताप की कुंजी है:

फ़क़ीराना काए सदा कर कि से मियां खुश रही हम दुम्रा कर चले संसार-निरीक्षण भी व्यक्तिगत अनुभव है, आन्तरिक नहीं, बहिगंत । इसलिए यह नहीं कह सकते कि 'मीर' व 'दर्द' व्यक्तिगत अनुभवों का चित्रण करते हैं और 'सौदा' के अनुभव कृतिम हैं। जो कुछ आँखें देखती हैं, कान सुनते हैं, यह सब व्यक्तिगत अनुभव हैं। असल भेद यह है कि 'मीर' व 'दर्द' और विशेषतः 'मीर' के शेरों में जो दर्द व जोश है वह सौदा को मुयस्सर नहीं। तासीर से भरे हुए शेर 'सौदा' के दीवान में भी मिलते हैं. लेकिन उनकी तासीर दिल को नहीं छूती। 'मीर' का प्रत्येक शब्द एक स्थायी दर्द है और हर शेर एक नासूर। 'सौदा' के शेरों में यही वात नहीं। उनके शेरों में संसार की बहुरंगी' जज़वात की विविधता के चित्र हैं, और ये चित्र अक्सर आँखों में चकाचौंध पैदा करते हैं। 'मीर' के जज़वात की हसरत-भरी तस्वीरें हृदय में खिच जाती हैं।

मैंने अभी तक जो कुछ कहा है. उसका उद्देश्य 'मीर' व 'सौदा' में जो कुछ प्रत्यक्ष अन्तर है, उसे प्रकट करना है। 'सौदा' के लिए 'मीर' का अनुसरण आवश्यक न था; और यदि 'सौदा' 'मीर' का अनुकरण करते तो 'मीर' ही जैसे, लेकिन 'मीर' से कम दर्जे के किव होते। 'सौदा' का

<sup>9.</sup> कारवाँ, साथ मिलकर यात्रा करनेवाली जमात; २. आगे, ३. पीछे, ४. स्थान, घर; ५. प्रभात, ६. वसन्त-ऋतु, ७. वगीचा, ८. ओर, ९. पिजड़ा, वन्दीखाना; १०. कली, ११. शान्ति, स्थिरता; १२. वात, १३. निर आँखों से, हृदय से; १४. विलाप, चीख, पुकार; १५. आँसू, १६. सुनकर, १७. लोग, जनसमूह; १८. आवाज, १९. घण्टा, २०. चिड़ीमार, २१. मुक्त, २२. डैना, २३. फकीरों की तरह, २४. अत्याचार, जुल्म।

अपना अलग रंग है। 'मीर' की तरह 'सौदा' भी अपनी शैली रखते हैं। उनका ढंग जुदा है। दो-तीन मिसालों से यह बात स्पष्ट हो जायगी:

बदला तेरे सितम का कोई तुझसे क्या करे अपना ही तू फ्रेफ्तः होवे खुदा करे कातिल हमारी नाश की तरहर है ज़रूर कातिल हमारी नाश की तरहर है ज़रूर का काई न किसी से वफा करे हतना लिखाइयों मेरे लौहें मज़ार विषा करे पर यां तिक न ज़ीहयात कि कोई ख़फ़ा करे फिक्से मआश है वो इश्के कि जुता कि यादे रफ़्तगां कि इस ज़िल्दगों में अब कोई क्या क्या करे गर हो शराब वो ख़िलवते कि महबूबे दिल् बरू कि ज़ाहिट ति तुझे क़सम है जो तू हो तो क्या करे तनहां न रोज़े हिस्त के दे सौदां प यह सितम विषा करे परवाना कि सां के बेसाल कि की हर शब जला करे

बहार वे सिपरे श्व जामे श्व यार गुज़रे है + नसीम श्व तीर-सी छाती के पार गुज़रे है शराब हलक़ से होती नहीं फ़रो श्व त्व कि + गुलूए श्व खुश्क श्व में तो लाख बार गुज़रे है गुज़र मेरा तेरें कुंचे में गर नहीं तो न हो + मेरे ख़्याल में तो लाख बार गुज़रे है हज़ार हफ़ श्व श्व में गर नहीं तो न हो + ज़बां पे शुक्र है वे अख़ित्यार श्व गुज़रे है कहे है आज तेरे वर पे इज़ तरावे श्व नसीम श्व + कि इस जहां से कोई खाकसार श्व गुज़रे है तेरी गली से गुज़रता हूँ इस तरह ज़ालिम + कि जैसे रेत से पानी की घार गुज़रे है में बह नहीं कि कोई मुझसे मिलके हो बदनामं + न खान क्या तेरी ख़ातिर श्व में यार गुज़रे है मुझे तो वेखके जोश वो ख़रोश 'सौदा' का + इसी हो सोच में लेल हैं वो निहार गुज़रे है यह आदमी है कि सिर मारता किरे है व श्व मंग श्व + कि बादे त व श्व को हसार श्व गुज़रे है नसीम है तेरे कूचे में श्वीर सवा श्व मी है + हमारी ख़ाक से देखो तो कुछ रहा भी है तेरा गुज़र मेरा इज़ज़ श्व ता हु ज़ार ज़ालिम न हर एक बात की ग्राख़र कुछ इन्तहा श्व भी है तेरा गुज़र मेरा इज़ज़ श्व ता हु ज़ार जालिस न हर एक बात की ग्राख़र कुछ इन्तहा श्व भी है तेरा गुज़र मेरा इज़ज़ श्व ता हु जा हि जालिस न हर एक बात की ग्राख़र कुछ इन्तहा श्व भी है तेरा गुज़र मेरा इज़ज़ श्व ता हु जा हि जालिस न हर एक बात की ग्राख़र कुछ इन्तहा श्व भी है

१. अत्याचार, जुल्म; २. आसक्त, ३. कृत्ल करनेवाला, जल्लाद; ४. शव, लाश; ४. घुमाना, फिराना; ६. आवश्यक, ७. भविष्य में, इ. प्रेम, मुह्ब्बत; ९. तख्ती, वह पत्यर जो कृत्र के सिरहाने की ओर होता है, १०. कृत्र, ११. यहाँ, १२. प्राणी, जीवित व्यक्ति; १३. जीविका, १४. प्रेम, १४. मूर्तियाँ, सुन्दरियाँ; १६. वह लोग, जो चले गये, दिवंगत आत्माएँ; १७. एकान्तवास, १इ. सिन्न, माजूक; १९. सुन्दर, २०. धमंपरायण व्यक्ति, ४. अकेला, २१. विरह, २२. जुल्म, २३. पतंगा, २४. ऐसा, २४. मिलन, २६. ढाल, १२. प्याला, २७. समीर, २६. दवना, २९. गला, ३०. सूखा, ३१. चमकदार, ३२. अक्षर, बात; ३३. विवशतापूर्वंक, ३४. वेचैनी, ३४. समीर, ३६. विनम्र व्यक्ति, ३७. मन, ३६. रात, ३९. प्रभात, दिन; ४०. से, ४१. पत्थर, ४२. हवा, ४३. तेज, ४४. पहाड़ी प्रदेश, ४४. प्रातःकाल की हवा, ४६. नम्रता, ४७. तक, ४८. कहाँ, ४९. अन्त ।

जले है शम्मः से परवाना अोर में तुझसे + कहीं है मेह भी जग में कहीं वफा भी है ख्याल अपने में गो हों तराना संज्ञां नस्त + कराहने को दिशों के कभी सुना भी है सितम खा है असीरों प इस कदर सैयाद + खमन-चमन कहीं बुलबुल की ग्रंब नवा भी है समझ के रिखयो कदम दस्ते - खार में मजनू + कि इस नवाह में 'सौदा' बरहना वा भी है ये मिसालें विना किसी विशिष्टता के प्रस्तुत की गई हैं। इन गृज़लों में विषय तो उसी प्रकार के हैं जैसे 'मीर' की गजलों में पाये जाते हैं, किन्तु यहाँ रंग ही दूसरा है। यह बात नहीं है कि इनमें असर नहीं; असर है, लेकिन दूसरे प्रकार का। 'मीर' का एक शेर है:

न देखा 'मोरे' आवारा को लेकिन + गृबार एम नातवांता क्षे कूबकू है इसके वाद 'सौदा' के ये दो शेर पढ़िए:

मुझे तो देख कि जोश वो खरोश 'सौदा' का इसी ही सेच में लैल वो निहार गुज़रे हैं यह आदमी है कि सिर मारता फिरे है बसंग कि बादे-तुंद सुए-कोहसार गुज़रे हैं

इन दो मिसालों से 'मीर' व 'सौदा' में भेद प्रकट होता है। 'मीर' एक गुवार (उड़ती हुई धल) है, और वह भी कमजोर-सा जो हवा के नर्म-नर्म झों कों से गली-गली मारा-मारा फिरता है; 'सौदा' तेज आँधी हैं जो पहाड़ी प्रदेश की ओर से होकर गुजरते हैं। 'सौदा' दी-हीन कमजोर धूल नहीं। उनमें एक सशक्तता है, एक ओज है, वही जोर-शोर जो तेज आँधी में होता है। और 'सौदा' गली-गली मारे नहीं फिरते। वह तेज आँधी की तरह पहाड़ी प्रदेश का रूख करते हैं; सँकरी गली-कुचों से उन्हें सरोकार नहीं, उनके जोश व खरोश के लिए विस्तृत क्षेत्र की आवश्यकता है। मैंने कहा है कि इन गजलों में विषय उसी प्रकार के हैं, जो 'मीर' की गजलों में पाये जाते हैं, अर्थात् शोक-संताप से भरे हुए विषय। कभी वह अपनी लाश को चारों ओर धुमाया जाना चाहते हैं, तो कभी अपनी कब्र के सिरहाने के पत्थर पर यह मिसरा खदवाने का आदेश देते हैं कि 'यां तक न जीहयात को कोई खफा करे'। वियोग के समय में तो खैर सितम अनिवार्य है, वह मिलन की रात्रि में भी परवाने की तरह जला करते हैं। उनका वसन्त माशूक के हाथ से प्याला पिये बिना ही बीत जाता है, तो फिर समीर तीर की तरह छाती के पार क्यों न गुजरे। साकी १२ के विना शराव गले से नीचे नहीं उतरती। अर्थात् सूखे हुए कण्ठ से तेज तलवार पार होती है। नसीम 93 व सवा 9 ४ उसकी गली में हैं। इसलिए वे कहते हैं: "हमारी खाक से देखो तो कुछ रहा भी है।" शम्मा से परवाने १ जलते हैं और वे अपने महबूब १ से। राग अलापने-वालों से वह पूछते हैं: "कराहने को दिलों के कभी सूना भी है।" इसी प्रकार ददं-भरे विषयों की कमी नहीं, लेकिन इन विषयों में वह संवेदनशीलता नहीं, जो 'मीर' के इस शेर में है:

१. पतंग, २. क्रुपा, प्रेम; ३. यद्यपि, ४. राग अतापनेवाले, ५. जायज, ६. कैदियों, ७. काँटों का जंगल, द्र. जवार, ९. नंगा, १०. पैर, ११. कमज़ोर, १२. पिलानेवाला, भराब पिलानेवाला, मधुवाला; १३. शीतल-मंद-सुगन्य त्रशीर, १४. पुरवैया हवा की लहरें, १५. पतंग, १६. प्रीतम, मित्र ।

दुक 'मीरे' जिगर-सोख़ता जिल्द ख़बर ले क्या यार भरसा है चिरागे र सेहरी का

'सौदा' इस प्रकार से दुहाई देने को कम-हिम्मती की बात समझते हैं। इनके तो बातें करने का छंग ही कुछ और है:

बदला तेरे सितम का कोई तुझसे क्या करे अपना हो तू फ्रेफ्तः होवे खुदा करे

वे फिर कहते हैं:

तेरा गुरूर मेरा इज्ज़ पता कुजा ज़ालिम + हर एक बात को आख़िर कुछ इन्तहा भी है अर्थात् उनका साहस, उनकी सशक्तता उन्हें निचे नहीं बैठने देती, उन्हें रोने-कलपने के लिए नहीं आमन्त्रित करती। यदि वे 'कांटों के जंगल' में जा निकलते हैं, तो 'मजनूँ' को ललकारते हैं:

समझ के राखियो क्दम दश्ते ९-खार में 'मजनू" कि इस नवाह १० में 'सौदा' बरहना १० पा १० भी है वह अपने नंगे पैर होने का रोना नहीं रोते।

'मीर' की तरह 'सौदा' का दिल भी एक फोड़ा था:

ग्रहवाल 13 की हम।रे तुमको तो क्या ख़बर है गुज़रे है जिसके जी पर सो ख़ूब जानता है ग्रीर दिख है जो बग़ज़ में सो इस तरह का फोड़ा हरगिज़ न वह पके है ज़ालिम न फूटता है

'सौदा' भी 'बाँसुरी की तरह' विलाप कर रहे हैं और कोई मुँह लगाता है तो वह दुहाई देते हैं। किन्तु उनकी दुहाई में रोना-कलपना नहीं है:

जो वह पूछे तुझे कासिव<sup>9 ४</sup> कि 'सौदा' खुश तो रहता है तो यह कहियो कम्न रों-रो दिल स्रपना शाद<sup>9 ५</sup> करता है

सच है, 'सौदा' कभी रो-रोकर अपना दिल खुश करते हैं और पढ़नेवालों के मन को भी प्रसन्न करते हैं।

'सौदा' का एक शेर है:

इश्कृ से तो नहीं हूँ मैं वाकि के के + दिल को शोऽला " सा कुछ लपटता है।

यह तो नहीं कह सकते कि 'सौदा' इश्क से परिचित न थे, यद्यपि कभी-कभी यह सन्देह-सा होता है कि 'सौदा' इश्क और इश्क के चमत्कारों के दर्शक-मात थे:

मुल्के दिल कृत्ल करके 'सौदा' का + लश्करे १८-हुस्न यों पलटता है

१. जला हुआ, २. दिया, ३. प्रातःकालीन, ४. गर्व, ५. नम्रता, दीनता; ६. तक, ७. कहाँ, ८. अन्त, विराम; ९. काँटों का जंगल, १०. जेवार, ११. नंगा, १२. पैर, १३. दशा, १४. दूत, १५. खुश, प्रसन्न; १६. अवगत, परिचित; १७. ज्वाला, १८. सौन्दर्यं की सेना।

बात देखी हुई मालूम होती है, दिल पर गुजरी नहीं है। जो भी हो, यह नहीं कह सकते कि 'सौदा' इश्क से परिचित न थे। लेकिन जो ज्याला उनके हृदय को विदग्ध करती है उसमें कुछ खास बात है। वह जलाता तो है, लेकिन जला नहीं देता, विक दिल को एक शक्ति-सी प्रदान करता है। जलन जरूर है, इससे भी इनकार सम्भव नहीं:

# नहीं मालून इस सीने में क्या जो शम्मः । जलता है धुआँ नोके-ज़बां । से बात करने में निकलता है

हाँ, तो जलन जरूर है, लेकिन उसे बर्दाश्त<sup>3</sup> करने की ताकत भी है।

मैंने कहा है कि 'सौदा' की आँखें खुली हुई थीं। उनकी दृष्टि ब्यापक थी, संसार की बहुरंगी से परिचित भी। 'दर्द' की भाँति वह दुनिया की रंगीनियों में सदा एक सत्ता के छवि-दर्शन की खोज में रहते थे, 'सौदा' ने भी सूफी मत-सम्बन्धी विचारों की अभिव्यक्ति अक्सर की है। वह प्रेम से परिचित हों या न हों, आध्यात्मिक प्रेम से तो अवश्य अनिभन्न थे, यद्यपि रस्मी तौर पर कभी-कभी वह इस राह में भी जा निकलते थे:

# हर संग भ में शरार है है तेरे जहूर का 'मूसा' नहीं कि सैर करूँ को हे - तूर का

हाँ, तो वह आध्यात्मिक प्रेम से अनिभज्ञ थे। इसीलिए वह इस संसार में अनेकता का निरीक्षण 'दर्द' की अपेक्षा अधिक करते थे और इसकी विविधता से अधिक परिचित थे। उसी प्रकार वह अन्तरिक भावावेशों का ज्ञान भी रखते थे, किन्तु अधिकतर एक दर्शक की हैसियत से। 'सौदा' अपने जजवात में सदा ड्वे नहीं रहते, विलक सभी प्रकार के मानवीय आवेगों के दर्शक थे और अपनी कल्पना-शक्ति की सहायता से उनकी अभिव्यक्ति करते थे। जो जजबात व भावावेश वह देखते या महसस करते, जो नये-नये चित्र उनकी कल्पना का सर्जन करते, उन सबकी अभिव्यंजना एक शेर में सम्भव न थी। 'मीर', 'सौदा', 'दर्द' सभी को शेर की संकीणंता का एहसास हुआ था। 'भीर' बहधा किते का प्रयोग करते हैं। 'दद' कम व वेश कमवद्ध शेर लिखते हैं। लेकिन, इस संकीर्णता का भान 'सौदा' को कुछ अधिक था। उनके मस्तिष्क में भावावेशों तथा कल्पनाओं का जो तफान उठता है, उसे वह दो मिसरों ११ में वन्द नहीं कर सकते और प्रायः किता १२ का प्रयोग करने के लिए बाध्य हो जाते हैं। ध्यान देने से मालूम होता है कि 'मीर' शेर व गजल के पिजड़े में बन्द रहने में संतुष्ट थे और उन्हें अकेले शेर में किसी खास कमी का एहसास नहीं हुआ था। 'ददं' अपनी न्यूनाधिक क्रमबद्ध गजलों की सीमाओं में मगन दीख पड़ते हैं; 'सौदा' को यह सन्तोष प्राप्त न था। वह चाहते थे कि जितनी अधिक अर्थगिभता हो सके, एक शेर के छोटे-से पैमाने में भर दें। किन्तु सागर को गागर में बन्द करना सम्भव नहीं। इसलिए, जहाँ उनकी अर्थगिभता से मन प्रसन्न होता है वहाँ विचारों के अपूर्ण रहने से चित्त को अब्बता भी होती है। 'सौदा' को

१. शीशे के गिलास में जलती हुई मोमवत्ती, विराग्; २. जिह्ना का अग्रमाग, ३. सहता, ४. शक्ति, ४. पत्थर, ६. चिनगारी, ७ प्रदर्शन, ६. पर्यटन, भ्रमण; े पहाड़, १०. नाम है एक पहाड़-विशेष का, ११. उद्दूर्णर की अर्द्ध पंक्ति, ५२. उर्दू किवता का एक रूप-विशेष।

स्वाभाविक रूप से प्रशस्त भूमि की आवश्यकता थी। इसीलिए वे अवसर किताबन्दी के लिए वाध्य हो जाते थे। उनके विचारों का प्रवाह उन्हें प्रशस्त क्षेत्र की खोज करने के लिए प्रेरित करता था:

वक्ते भ्रख़ीर 'सौदा' बालीं प उसकी रो-रो

बैठा हुआ कहे या हर दोश्त यार भाई

मज़ीं अगर हो तेरी जा उनको हम ले भ्रावें

दूरी ने जिसको तेरी सूरते यः कुछ वनाई

सुनकर यः बात बोला इतना ही श्राह भरकर
है नज़अ में अज़ीअत बीमार की दवाई

कैसी संक्षिप्त लेकिन साफ और नई तस्वीर है। किन्तु 'सीदा' को दो-तीन शेरों से संतोष नहीं होता। वह अपनी बातों को कहने के लिए कुछ और विस्तृत क्षेत्र चाहते हैं:

तुझ बिन अजब मआश है 'सौदा' का इन दिनों

तू भी टुफ उसको जाके सितमगार देखना

ने हफ़ं वोने हिकायत वोने ग्रेस वोने सुख़न वोने सैरे बाग बोने गुल वे वो गुल जार वे देखना

खामोश अपने कुल्बए पहज़ा वे में रोज वे वोशव वे विवार देखना

या जाके उस गली में जहाँ था तेरा गुज़र वे ले सुब्ह ता वे बवा तेरा गुज़र वे ले सुब्ह ता वे बवा वे सम्में भी पाई तो बाह वे शाम कई बार देखना

तस्कीने वे दिल न इसमें भी पाई तो बाह वे शाम कई बार देखना

कहते थे हम न देख सकें रोज़े हिस्त विज को

पर जो खुदा दिखाए सो लाचार देखना।

प्रेमी का शोक-सन्तापपूर्णं भाग्य, उसके मन की अशान्ति तथा उद्विग्नता, एकान्त-वास की मुसीबत, उन्माद तथा विक्षिप्तता, अभिलाषा-निराशा—ये सारी बातें इस किते में मौजूद हैं। एक शेर में आशिकी से पहले की ज़िन्दगी की तस्वीर की ओर संकेत हैं:

ने हर्फ़ वो ने हिकायत वो ने शेर वो ने सुखन ने सैरे बाग़ ने गुल वो गुलजार देखना

अब वह वार्त्तालाप, किस्से-कहानियाँ, कविता तथा साहित्य, वाग की सैर करना, फूलों-उद्यानों को

<sup>9.</sup> सिरहाने, २. इच्छा, ३. तटस्थता, विलग होना; ४.दशा, ४. मृत-यातना, ६. दु:ख, पीड़ा; ७. जीवन व्यतीत करने का ढंग, ८. अत्याचारी, ९. वात, १०. कहानी, ११. वात, साहित्य; १२. फूल, १३. वगीचा, उद्यान; १४. चुपदाप, १८. कोठरी, १६. दु:ख, शोक-सन्ताप, १७. दिन, १८. रात, १९. अकेले, २०. दरवाजा, २५. आना-जाना, २२. २३. तक; २४. शान्ति, २४. वास्ते, २६. मनोरंजन, २७. विरह ।

देखना कहाँ ! अव तो रंग ही दूसरा है। किन्तु स्वतन्त्र जीवन व्यतीत करने के समय की यह स्मृति पृष्ठभूमि का काम देती है। और अब जो प्रेम ने कायापलट कर दिया है, उसके वर्णन को अधिक प्रभावणाली बना देती है। हाँ, तो पहने बात-चीत, किस्से-कहानियाँ थीं, काव्य-साहित्य के चरचे थे, फूलों-फुलवारियों की सैर होती थी, और अब यह हाल है कि:

ख्मोश अपने कुल्बए-एहज़ाँ में रोज़ वो शव + तःहा पड़े हुए दर वो दीवार देखना प्रत्येक शेर एक प्रभावशाली चित्र है और सारे चित्र मिलकर एक सम्पूर्ण चित्र तैयार करते हैं।

यदि 'सौदा' कहीं किसी व्यक्तिगत अनुभव को प्रतिविम्बित करते हैं तो कभी किसी घटना का सजीव वर्णन :

तरगीव न कर मुझकी वाँ चलने की ऐ 'सौदा'

उस यार ने अब हमसे यह चुहल रिकाली है

बारिद में हुआ उसके कल घर में तो यह देखा

त्योरी सी चढ़ा सूरत कुछ और बना ली है

हर बात प है मेरी औरों से उसे चश्मक मुझ पर वः कनाया है नौकर प जो गाली है

गृर उसके दशारे से जब करने लगे नोकें उठ्ठा मैं यह कहकर तब याँ मुर्ग की पाली है

एक उनमें यों बोला क्यों जाते हो बैठो तुम

जाओगे तो यह मजलिस फिर लुत्फ में खाली है

उस शोख ने यह सुनकर बोला कि खुदा से डर

सर पर से बला अपने जों तों की मैं टाली है

पस गौर कर ऐ नावां रे जिस घर में यः सोहबत है

बाँ जाके खुशी आना यह खाम ह ख्याली है

आधिक का माशूक की मित्र-मण्डली में जाना, उसके पहुँचने पर माशूक का त्योरी चढ़ाना, अन्य लोगों से सैन करना और संकेतात्मक ढंग से उसे गाली देना, गृँरों से चोटें, आधिक का अपना अपमान महसूस करके उठना, उसका शोक-सन्ताप तथा क्रोध, एक शतुभाव रखनेवाले व्यक्ति का व्यंग्यपूर्ण ढंग से कहना: "जाओगे तो यह मजलिस फिर लुत्फ से खाली है"। फिर उस शोख का स्पष्ट रूप से प्रेमी को एक बला ठहराना। इस ठठोल का पूरा-पूरा नक्शा 'सौदा' ने शब्दों में उतारा है। केवल विभिन्न गतिविधियों का दृश्य ही नहीं, भिन्न-भिन्न आवाजों का भी चरवा उतारा है। फिर अन्तिम सीन में इसी सीन का नतीजा निकाला है। अन्तिम पंक्ति प्रयम पंक्ति से सम्बद्ध है। इस अनुरूपता से अर्थ-बोध पूर्ण हो जाता है; और किसी चीज़ की न तमन्ना बाक़ी रहती है न उसकी प्रतीक्षा करनी पड़ती है। काश 'सौदा' इस प्रकार के किते और लिखे होते!

<sup>9.</sup> लालच दिलाना, २. हॅंसी-ठट्टा, ३. उपस्थित होना, ४. नोक-झोंक, ४. संकेत, ६. अपरिचित व्यक्ति, दुश्मन; ७. नोक-झोंक, ८. झुण्ड, ९. आनन्द-मजा, १●. अतः, १९. ध्यान दे, १२. मूर्खं, १४. सहवास, १४. मिथ्या भ्रम, भूल।

जनको विस्तृत क्षेत्र की आवश्यकता थी। इसलिए वे गजल व शेर की तृटियों को दूसरे लोगों की अपेक्षा अधिक महसूस करते थे। किन्तु इसका निराकरण न कर सके थे। उनमें भी उतनी सर्जनशाबित न थी, इतनी मौलिकता न थी कि अपने लिए कोई नया रास्ता निकालते; हालांकि 'मीर' व 'दर्द' व 'सौदा' में अगर किसी को नई राह की आवश्यकता थी तो वह 'सौदा' को थी। उन्होंने निकाली भी तो एक वेंधी-टेंकी पुरानी राह अर्थात् कृसीदा, जिसका जिक्र आगे होगा।

बहरहाल, उनकी वर्णन-शैली बहुत ही पुष्ट और सुदूढ़ होती है। वह शब्दों तथा उनकी बन्दिशों का निणंय बहुत ध्यानपूर्वंक करते हैं, और एक जौहरी की तरह उनकी अपने विशिष्ट स्थान पर जड़ देते हैं। उनके शब्दों में गौरव तथा महानता और बन्दिशों में मौलिकता एवं अनोखापन होता है। उनकी उपमाएँ प्रकृति-निरीक्षण के फलस्वरूप होती हैं; उनके रूपक प्रायः अनोखे और अप्राप्य होते हैं। इस विषय में भी 'सौदा' के शोरों में अपेक्षाकृत अधिक विविधता है। उनका स्वर ऊँचा, लेकिन प्रिय है। 'सौदा' की अधिकारपूर्ण वर्णन-शैली दिन की तरह प्रकाश-मान है। उनकी रचना में एक अपरिमित ओज भी है, जो 'मीर' व 'ददं' को मुयस्सर नहीं। वह अपने विचारों की अभिव्यक्ति इस जोर-शोर, इस धूमधाम से करते हैं कि श्रवण-शक्ति प्रभावित हो जाती है। यह हंगामा, यह झनकार किसी दूसरे किव को प्राप्त नहीं:

मक्दूर नहीं उसकी तजल्ली के वयां का जों श्राममः पारापा हो अगर सफ् ज़वां का पर्दे को तइउन के दरे-दिल से उठा दे खुलता है अभी पल में तिलिसमात जहाँ का इस गुलशने हस्ती में अजब दीद है लेकिन जब चश्म अखुली गुल के की तो मौसिम है खे जां भे का देखलाइए ले जाके तुझे मिस्र का वाज़ार लेकिन नहीं खुवाह कोई वां कि जिल्से गेरां के का स्तीदां जो कभू गोश से हिम्मत के सुने तू मज़्मून यही है जर रूरे-से-दिल की फ़्गां रें का हस्ती से अदम रूर तक नफ़्से भ चन्द की है राह दुनिया से गुज़रना सफ्र ऐसा है कहाँ का

१. शक्ति, २. छवि, सौन्दर्यं; ३. वर्णन, ४. समान, ऐसा; ५. चिराग, दीया; ६. नख-शिख, ७. व्यवहार, व्यय; ८. नियम-बद्धता, ९. द्वार, १०. उद्यान, बागः ११. संसार, अस्तित्वः १२. दृश्य, १३. आंख, १४. फूल, १५. पतझड़, १६. एक देश जो अरव के निकट है, १७. चाहनेवाला, १८. वहाँ, १९. वस्तु, २०. महुँगा, २१. कान, २२. घण्टा, २३. आह, २४. अनस्तित्व, २५. साँस, २६. कुछ इने-गिने ।

# सन्दर्भ-संकेत

- १. आवे-ह्यात
- २. फ़ारूकी साहेब की पुस्तक "मीर तकी 'मीर' " से लिये हुए कुछ उद्धरणों की ध्यानपूर्वक देखें: —
- "ताजिकरए वहारे वेखजां" में लिखा है कि भीर' –

"अपने नगर में एक अप्सरा-जैसी सुन्दरी से, जो उनके सम्बन्धियों में से थी,
गुप्तरूप से प्रेम करते थे; उनका मन उसी में रमा हुआ था। अन्ततः उनके
प्रेम ने अच्छा रंग दिखलाया......इस भेद के खुल जाने की शमं से वह
अपूर्णकाम अत्यन्त दुःखों तथा शोक-संतप्त हृदय के साथ दुःखी मन से जन्मभूमि
से नाता तोड़, घर-द्वार अटाकर अकबराबाद से लखनऊ पहुँचे। और देशनिकाला का हृदयिवदारक शोक-सन्ताप सहते हुए अपने इष्ट-मिन्नों के दर्शन से
वंचित इसी स्थान पर उन्होंने अपने प्राण आदिख्रच्टा को समर्पित किये। जब
तक जीवित रहे प्रेम-पाश गर्दन में और उन्माद की ज्ंजीर उनके पैरों में पड़ी
रही। उनकी प्रेम-सम्बन्धी हृदय में टीस पैदा करनेवाली रचनाओं से
विदित होता है कि वे सैकड़ों अभिलापाएँ अपने साथ कृत्र में लेते गये।"

बहुत सम्भव है कि अकवराबाद के लोगों ने इसी कारण उनकी उपेक्षा की हो; और मुहम्मद हसन ने इसी वजह से 'मीर' को अपने 'समय का उपद्रवी' व्यक्ति लिखा हो और 'खाने आरज़ू' को भी उनसे शिकायत हुई हो। और नवयुवक 'मीर' का भाव-प्रवण हुदय शुभेच्छुओं के नीरस उपदेशों को सहन न कर सका हो।

"ति करए वहारे वे खे़ जां" का भाव 'मीर' के प्रति नम्नता तथा संवेदनापूण है। इसलिए कोई वजह नहीं कि ति क्विनरा-लेखक ने द्वेष तथा शत्ता से उत्प्रेरित होकर यह प्रेम-कहानी लिखी है।

२. 'मीर' स्वयं लिखते हैं कि यौवनावस्था की तरुणाई के समय उन्माद ने उग्र रूप धारण किया और मस्तिष्क पर पित्त आच्छादित हो गया। वरावर वकते रहने को जी चाहता था। अपने-पराए की बदनामी का ख्याल छोड़ मान-प्रतिष्ठा अंग करना ही अच्छा लगता था। सब किसी को गाली देना और पत्थर मारना ही अपना काम-धन्धा था। 'खान आरज्,' ने कहा कि ऐ प्यारे, सन्तुलित गालियाँ असन्तुलित आशीर्वादों से श्रेयस्कर और कपड़े फाड़ने से अधिक अच्छा है। चूँकि काव्य-रचना की ओर स्वाभाविक मनोवृत्ति थी, जो गाली मुँह तक आई वह किवना की अढं-पंक्ति या पूर्ण पंक्ति हो गई।

दिल-दिमाग के स्वस्थ हो जाने पर भी मन को काव्य-रचना का स्वाद मिलता रहा। कभी-कभी दो-चार शेर जो 'खाने आरजू' की सेवा में निवेदन किये उसे उन्होंने बहुत पसन्द किया और काव्य-साहित्य की अधिक-से-अधिक आराधना करने का आदेश दिया।

एक दिन 'खाने आरजाू' ने कहा कि आज 'मिर्ज़ा सौदा' अपना यह मतला' बड़े अभिमान के साथ पढ़ गये:

चमन में सुब्ह जो उस जंगजू<sup>२</sup> का नाम लिया सवा<sup>3</sup> ने तेग्<sup>४</sup> का आवे खां<sup>५</sup> से काम लिया

'मीर' साहेव ने इसको सुनकर झट यह मतला पढ़ा-

हमारे श्रागे तेरा जब किसू ने नाम लिया दिले सितमज़दा<sup>द</sup> को हमने थाम-थाम लिया 'खाने आरज़्' इसको सुनकर विस्मृति की अवस्था में उछल पड़े और कहा— ''खुदा चश्मे वद से महफ़्रुज़ रखे।''

३. इस शतुता और अत्याचार से 'मीर' को इतनी अन्तःवेदना हुई कि वह दरवाजे वन्द किये हुए पड़े रहते थे और शोक तथा कोध के कारण वे उन्माद-ग्रस्त-से रहने लगे। यौन-प्रेम-भावना को दवाने से जो उलझाव और पेचीदगी उनके स्वभाव में पैदा हो गई थी, वह जीते-जी खतम न हो सकी, विलक उसने मन की गहराइयों पर अपना आधिपत्य जमा लिया और कल्पना की उग्रता के कारण वे चन्द्रमा में भ्रमजनित रूप अथवा काल्पनिक आकार देखने लगे। मनसवी 'ख्वाब वो ख्याल' में जो चित्र उन्होंने प्रस्तुत किया है, उसमें यौन-प्रेरणाओं का पूरा दखल है। और जो अभिलाषा वास्तविकता के निष्ठुर संसार में पूरी न हो सकी थी उसने कल्पना की आसान दुनिया में पूरी होने की राह निकाल ली।

'मीर' को उन्माद का कुछ हिस्सा विरासत के रूप में भी मिला था। उनके अपने चाचा पागल थे और उनका जवानी में ही स्वर्गवास हो गया था। 'ज़िके मीर' में लिखा है:

उनके (पितामह के) दो लड़के थे। बड़े ख़लल <sup>७</sup>-दिमाग से ख़ाली न थे। जवानी ही में मर गये और उनकी कहानी समाप्त हो गई:—

इस मौके पर इष्ट-मित्रों तथा सम्बन्धियों ने दवा-दारू करने में कोताही नहीं की, विशेषतः फुखरुद्दीन खाँ की स्त्री ने, जो 'मीर' की निकट की सम्बन्धिनी

पृ. गजल या क्सीदे की पहली पंक्ति, २. लड़ाका, ३. प्रातःकालीन समीर, ४. तलवार,
 पृ. बहता हुआ पानी, एक प्रकार का बहुत महीन कपड़ा, ६. जुल्म से पीड़ित, दुःखी;
 खलल-दिमाग, दिमाग की खराबी।

थीं, ताबीज, गंडे, झाड़-फूँक और दवा-दारू की पूरी कोशिश की। 'ज़िकें मीर' में लिखा है:

'फ़ख़रुद्दीन ख़ाँ' की स्त्री, जो एक फ़क़ीर की मुरीद थीं, उनसे निकट का सम्बन्ध रखती थीं। उन्होंने बहुत रुपया ख़र्च किया; जादू-टोना करनेवालों ने मन्त्र फूँका और हकीमों ने उनके बदन से खून निकाला।

अन्ततः वे स्वस्थ हो गये, किन्तु 'बहारे-वे-ख़ेज़ाँ' के लेखक के कथनानुसार ''जबतक जीवित रहे,....उन्माद की जंजीर उनके पैरों में पड़ी रही।''

'मीर' के वयान से भी इसकी पुष्टि होती है। जब वे 'खाने आरज्र' के यहाँ से रुष्ट होकर और खाना खाते से उठकर 'हौज़-काज़ी' पहुँचे तो वहाँ अलीमुल्लाह नाम का एक व्यक्ति मिला। उसने पूछा—''आप मीर मोहम्मद तकी 'मीर' हैं ?'' बोले—''हाँ, कैसे पहचाना ?'' उसने कहा—''आपका भ्रान्त-चित्त होना तो विख्यात है।'' सच तो यह है कि उनके पैरों की जंजीरों की झंकार कहीं-कहीं उनके दीवान में भी मुनाई पड़ती है। प्रेमोन्माद तथा विक्षिप्तता सम्बन्धी भावों को इननी सचाई के साथ किसी अन्य उद्दं-किन ने नहीं लिखा।

५. ति करा 'वहारे-वे-खें, जां' में लिखा है कि 'मीर' अपने शहर में एक अप्सरा-जैसी सुन्दरी से, जो उनके सम्बन्धियों में थी, गुप्त रूप से प्रेम करते थे। उस समय उनकी उम्र सतरह-अठारह साल से कम न थी, जवान थे, भावुक थे। बहुत सम्भव है कि 'खाने-आरज़्' को यही आशिकमिजा़जी बुरी लगी हो और भाई ने इसीलिए 'मीर' को 'फिल्नए रोज़गार' लिखा हो। अकबराबाद के निवासियों की उपेक्षा और 'मीर' के पागलपन का भी असल कारण यही हो सकता है।

'मीर' के दीवान में जगह-जगह पर इस तरह के इशारे हैं, जिनसे मालूम होता है कि उनका दिल प्रेम की कटार का घायल है और उनकी कविता इसी जिन्दगी की सच्ची और वेलाग तस्वीर है। ''उनका दीवान प्रेम का प्रामाणिक बही-खाता है। इसमें जिन भावावेशों तथा घटनाओं का वर्णन है, वह उस समय तक नहीं किया जा सकता जबतक किव स्वयं इस शोणित-समुद्र में डुबिकयाँ न लगा चुका हो और उसने इस आग में कूदकर उसे पुष्पोद्यान न बना दिया हो......."

'मीर' को प्रेम में असफलता हुई। यह असफलता साधारण नहीं है। इसके कारण उनके तन-बदन की एक-एक तंत्री झंकृत हो उठी और उनका प्रेम-पात एक मूक वेदना की भाँति उनके समस्त जीवन में समा गया। उनके

१. उदूं-फारसी गजलों का संग्रह।

आत्म-व्यस्त और एकान्तप्रिय होने का मनोवैज्ञानिक कारण भी यही पराजय और नैराश्य है:

सैकड़ों हफ़ े हैं गिरहर दिलमें + पर कहाँ पाइए लबे इज़हार

'मीर' एक मनोवैज्ञानिक संघर्ष में फरेंसे हुए हैं। उनके अन्तस्तल के किसी छिपे हुए कोने में एक उथल-पुथल मची हुई है। एक ओर अपनी बड़ाई का एहसास है और दूसरी ओर अपने नैराश्य तथा असहायता का भान। इन चीज़ों ने मिलकर उन्हें नई उगी हुई घास की तरह कुचल डाला और चिरागृ की तरह बुझा दिया; लेकिन इन्हों ने इनकी प्रेम-कविता में अमृत की बूँदें भी टपका दीं।

काजी अब्दुलवदूद साहेव लिखते हैं (मशासिर ९ और १०):

9. लेखक ने इस प्रेम-व्यापार को स्त्रीकार करते हुए इसका जिक्र बहुत जगह किया है; और एक स्थान पर इसे सारे अकवराबाद-निवासियों के (जिनमें उनके अपने भाई और 'खाने-आरज् 'भी सम्मिलित थे) 'मीर' से रुष्ट होने का कारण बताया है (पृष्ठ ९७)। इस प्रसंग में निम्नलिखित बातें ध्यान देने योग्य हैं: (क) लेखक ने यह भी नहीं वताया कि 'बहार' किसने लिखा है और 'मीर' के प्रारम्भिक वृत्तान्त की जानकारी के लिए उसके पास कौन-से विशिष्ट साधन थे। (ख) 'बहार' का लेखक इस कहानी का स्रोत नहीं लिखता; केवल यह कहता है कि 'मगहर है'। 'शिब्ली' का यह कथन कि जो बात जितनी ज्यादा मशहूर होती है उतनी ही गलत होती है. नितान्त स्वीकार करने योग्य नहीं, लेकिन इसमें इतना तथ्य अवश्य है कि 'मशहर' और 'सही' होना दोनों एक बातें नहीं हैं। मेरी राय में यह बात भी स्वीकार करने योग्य नहीं कि 'बहार' के लिखे जाने के समय में, जो इस क ल्पित प्रेम-व्यापार के कम-वो-वेश ११० वर्ष और 'मीर' की मृत्यु के ३५ वर्ष बाद लिखी गई, 'मीर' की यौवना-वस्था की यह कहानी सर्वसाधारण की ज्वान पर थी। ऐसा होता तो अन्य ति करा-लेखक भी इसे जानते होते, हालांकि 'बहार' के लेखक के अलावा किसी ने इसका जि़क नहीं किया। (ग) और यह वात भी नहीं है कि 'नवादिर-उल-कोमला', के रचयिता की तरह 'बहार' के लेखक को 'मीर' के जीवन-वत्तान्त की जानकारी विशेष रूप से हो। वह 'मीर' के जरूरी और मशहर हालात से अनिभन्न जान पड़ता है और उनके सम्बन्ध में गुलत तथा भ्रमात्मक बातें लिखता है। उसके कथनानुसार 'मीर' 'आरजू' की बहिन के लड़के थे. हालाँकि वे 'मीर' की सीतेली माँ के भाई थे। वह 'मीर' के दिल्ली में दीर्घ

वार्तें; २. ग्रन्थि, ३. ओठ, ४. अभिव्यक्ति, ५. एक उर्दू-पितका जो पटना से निकलती थी, ६. 'तिष्करए-वहारे-वे-खिज़ाँ' नामक पुस्तक ।

काल तक ठहरने की बात को बिल्कुल नहीं जानता; और जानी हुई बातों पर ध्यान देने से पता चलता है कि वह यह भी नहीं जानता कि 'मीर' की मृत्यू कव हुई। (घ) वास्तविकता यह जान पड़ती है कि 'मीर' की रचना में जो विदग्धता तथा आर्द्रता है, उससे यह निष्कर्ष निकाला गया है कि इसका कारण प्रेम में असफलता है। केवल उक्त लेखक ही नहीं, उसके समकालीनों में बहुतों का यह ख्याल रहा होगा । उसने अनुमान और किंवदन्ती में भेद न करके एक वात लिख दी। (ङ) यदि इस प्रेम-व्यापार के कारण उनके अपने भाई ने यह लिखा होता कि मीर 'फितनए रोजगार है' तो उसका समय वह होता जब 'मीर' देहली जाकर 'आरजू' के यहाँ ठहरे हुए थे। मोहम्मद हसन की तहरीर उस समय आई जब वह दिल्ली में रहने की वजह से इस योग्य हो चुके थे कि किसी के सम्बोधन के पात्र हो सकें। (च) प्रेम-विषयक बातों में जिस मुहब्बत का जिक है, उसके अतिरिक्त उनके किसी अन्य प्रेम का हाल मालूम नहीं। सम्भावनाओं का क्षेत्र बहुत प्रशस्त है। उनका विवेचन तो किया जा सकता है, मगर यह किसी निश्चित निष्कर्ष पर नहीं पहुँचा सकता। 'बहार' के लेखक के वयान का होना, न होना बराबर है ! (छ) ग्रन्थकार ने लिखा है कि 'जि़क'\* के निम्नलिखित उद्धरण में उपर्युक्त प्रेम-व्यापार की ओर संकेत है: "कविता पढ़ता था, प्रेमियों के ऐसा जीवन व्यतीत करता था, रातों को रोता था, सुडौल शरीरवालों से प्रेम करता था" (पृष्ठ २९५)। लेकिन इनसे 'वहार' के लेखक के वयान की पुष्टि नहीं होती। इस उद्धरण का सम्बन्ध आगरा नहीं, दिल्ली से है। यह 'जिक्न' जिस बहुस में है, उसका शीर्षक 'जि़क' के व्यवस्थापक ने यह स्थिर किया है—"दुर्रानियों के हमले । से दिल्ली की खराबी और गारतगरी की पुरदर्व दास्तान ", और इस उद्धरण के पहले ये शब्द हैं: "अचानक मैं उस मुहल्ले में जा पहुँचा, जहाँ रहा करता था और लोगों के साथ उठता-बैठता था।" (जिक्र, पृष्ठ १००)

२. इस मसनवी ( 'मुआमलाते इशक़' ) के कुछ शेरों पर ध्यान दिया जाय:

एक साहेब से से जी लगा मेरा + उनके उश्वों ने दिल ठगा मेरा
वे तो हरचंद अपने तौर के थे न पर तसर्द फ़ में एक और के थे

करते ज़ाहिर ने एहितियात ने बहुत + मुझसे भी रखते एख़तलात ने बहुत
देखे अज़बस वरामद से सीने + ऐसा मालूम दिल जो यों छोने

सब्द में के नाहिए है से लेता नाफ़ में न चुप की जागह दि क्यों कि कहिए साफ़

उससे किर धागे गुंचए न गुल है + यां सोख़न व बायसे न तअम्मुल व है

१. आकमण, २. लूट-पाट, ३. रोमांचकारी, करुण, ४. कहानी, ५. व्यक्ति, ६. हाव-भाव, ७. यद्यपि, ८. ढंग, ९. अधिकार, १०. देखने में, ११. चौकसी, बचाव; १२. मेल-जोल, १३. इतना अधिक, १४. निकाला हुआ, १४. सीना, १६. आसपास, जबार; १७. ढोंढ़ी, १८. स्थान, १९. कली, २०. बात, २१. कारण, २२. ठहरना, सोचना। \*इसका तात्पर्यं 'जिक्नेमीर' से है।

- ३. (क) परिच्छेद ह में लिखा जा चुका है कि 'अप्सरा-जैसी सुन्दरी सम्बन्धी' से प्रेम करने का कोई स्वीकार करने योग्य प्रमाण मौजूद नहीं। और परिच्छेद ११ में 'मीर' की उस मसनवीर' का जिक किया गया है, जिसमें उन्होंने एक ऐसी स्त्री के साथ ऐन्द्रिय प्रेम (शुद्ध पाठ सम्भवतः यही है) करने का हाल छन्दोवद्ध किया है, जो किसी और के अधिकार में थी, वह स्त्री विवाहिता रही हो या उपपत्नी हो। परिच्छेद १ में 'मीर' का यह वाक्य भी, जो उनके दिल्ली-निवास के सम्बन्ध में है, नकल किया जा चुका है: "इश्कृ वा खुश कृन्दार" बवाखतम।" इन वातों के ऊपर इतना और बढ़ा दीजिए कि उन्होंने दो शादियाँ कीं। मेरा यह ख्याल तो है ही कि तक्णावस्था के प्रेम की कहानी सच्ची नहीं, मैं यह भी समझता हूँ कि 'मीर' इस प्रकार की मुहब्बत तो कर सकते थे, जिसका वर्णन उपर्युंक्त मसनवी में है। लेकिन उन्हें अपनी जातरें से इतना अधिक प्रेम था कि किसी दूसरे से प्रेम करना उनके लिए सम्भव न था। उनकी प्रेम-सम्बन्धी किता जिन्दगी से आम असंतोष की द्योतक है। अच्छे आशिकाना शेर कहने के लिए स्वयं आशिक होना आवश्यक नहीं।
  - ३. अधिक विस्तार के लिए देखिए प्रायोगिक आलोचना, अंक १, पूष्ठ १४१--१५३।
  - ४. 'बोबेन', 'हरवर्ट', 'टरहर्न' को लीजिए, अधिक मिसालों की आवश्यकता नहीं। यह कविता 'बोबेन' की है:

<sup>9.</sup> पिडली, २. दु:खी, ३. माथा, ४. रुपहला, चाँदी के ऐसा उजला, बहुत गोरा; ४. अधीरता, ६. वेचैती, ७. स्थिर, ६. सटे हुए, ९. मित्र, एक-दूसरे को चाहनेवाले; १०. मंजूर, स्वीकार; ११. अभीष्ट, १२. प्राप्त, १३. चाँद का टुकड़ा, १४. कभी, १४. हाथ, प्राप्त हुआ; १६. आलिंगन, १७. वरावरी, १६. आलिंगन, १९. कन्धा मिलाना, २०. उदू -कविता का एक रूप, २१. सुडौल शरीरवालों से प्रेम किया, २२. व्यक्तित्व।

Dear, beauteous death! the jewel of the just, Shining no where, but in the dark; What mysteries do lie beyond thy dust, Could men out look that mark?

He that hath found some fledged birds nest may know, At first sight, if the bird be flown;
But what fair well or grove he sings in now,
That is to him unknown.

An yet, as Angels in some brighter dreams

Call to the soul, when man doth sleep:

So some strange thoughts transcend our wonted themes.

And into glory peep.

If a star were confin'd into a Tomb Her captive flames must need burn there; But when the hand that lockt her up, gives room, She'd shine through all the sphere.

They are all gone into the world of light!

And I alone sit lingring here;

Their very memory is fair and bright,

And my sad thoughts doth clear.

It glows and glitters in my cloudy brest Like stars upon: some gloomy grove, Or those faint beams in which this hill is drest After the sun's remove.

I see them walking in an Air of glory, When light doth trample on my days; My days, which are at best but dull and hoary, Mere glimering and decays.

O holy hope! and high humility,

High as the Heavens above!

Those are your walks, and you have show'd them me

To kindle my cold love.

O Father of eternal life, and all
Created glories under thee,
Remove thy spirit from this world of thrall
Into true liberty.

Either disperse these mists, which blot and fill My perspective (still) as they pass, Or else remove me hence unto that hill, Where I shall need no glass.

[Henry Vaughan]

#### ५ 'ब्लेक' की कुछ कविताएँ देखिए:

#### 1. AH SUNFLOWER

Ah Sunflower, weary of time, Who countest the steps of the sun; Seeking after that sweet golden clime Where the traveller's journey is done; Where the youth pined away with desire, And the pale virgin shrouded in snow Arise from their graves, and aspire Where my Sunflower wishes to go!

 To see a world in a grain of sand, And a heaven in a wild flower; Hold infinity in the palm of your hand, And eternity in an hour.

#### 3. THE TIGER

Tiger, Tiger, burning bright In the forests of the night, What immortal hand or eye Framed thy fearful symmetry?

In what distant deeps or skies
Burned that fire within thine eyes?
On what wings dared he aspire?
What the hand dared seize the fire?

And what shoulder and what art
Could twist the sinews of thy heart?
When thy heart began to beat,
What dread hand formed thy dread feet?
What the hammer, what the chain
Knit thy strength and forged thy brain?
What the anvil? What dread grasp
Dared thy deadly terrors grasp?
When the stars threw down their spears,
And watered heaven with their tears,
Did he smile his works to see?
Did he who made the lamb make thee?

#### ६. और ये 'दान्ते' की कुछ पंक्तियाँ हैं :

O somma luce, che tanto ti levi Dai concetti mortali, alla mia mente Ripresta un poco di quel che parevi,

E fa la lingua mia tanto possente, Ch'una favilla sol della tua gloria Possa lasciare alla future gente;

Che per tornare alquanto a mia memoria, E per sonare un poco in questi versi, Piu si concepera di tua vittoria.

Io credo, per l'acume ch' io soffersi Del vivo raggio, ch' io sarei smarrito, Se gli occhi miei da lui fossero aversi.

E mi ricorda ch' io fui piu ardito Per questo a sostener tanto, ch' io giunsi L' aspetto mio col valor infinito.

O abbondante grazia, ond' io presunsi Ficcar lo visco per la luce eterna Tanto, che la veduta vi consunsi!

#### उदूं-कविता पर एक दृष्टि

Nel suo profondo vidi che s' interna Legato con amore in un volume, Cio che per I' universo si squaderna

Sustanzia ed accidenti e lor costume, Quasi confiati insieme per tal modo, Che cio ch' io dico e un semplice lume. La forma universal di questo nodo Credo ch' io vidi, perche piu di largo, Dicendo questo, mi sento ch' io godo.

Un punto solo m'e maggior letargo, Che venticinque secoli alla impresa, Che fe' Nettuno ammirar I' ombra d' Argo

Cosi la mente mia, tutta sospesa, Mirava fissa immobile ed attenta, E sempre di mirar faceasi accessa.

A quella luce cotal si diventa, Che volgersi da lei per altro aspetto E impossibil che mai si consenta;

Perocche il ben ch' e del valere obbietto, Tutto s' accoglie in lei, e fuor di quella E diffettivo cio che li e perfetto.

Omai Sara piu corta mia favella, Pure a quel ch' io ricordo che di un fante Che bagni ancor la lingua alla mammella.

Non perche piu ch'un semplice sembiante Fosse nel vivi lume ch' io mirava, Che tal e sempre qual era davante;

Ma per la vista che s' avvalorava In me guardando, una sola parvenza, Mutandom' io, a me si travagliava: Nella profonda e chiara sussistenza Dell' alto lume parvemi tre giri Di tre colori e d' una continenza;

E l' un dall' altro, come Iri de Iri, Parear riflesso, e il terzo parea foco Che quinci e quindi egualmente si spiri.

O quanto e corto il dire, a e come fioco Al mio concetto ! e questo a quel ch' io vidi E tanto, che non basta a dicer poco, O luce eterna, che sola in te sidi, Sola t' intendi, e da intelletta te arridi! Ed intendente te, ami ed Quella circulazion. si conectta Che riflesso. Pareva in te come lume Dagli occhi miei alquanto circonspetta,

Dentro da se del suo colore stesso, Mi parve pinte della nostra effige, Per che il mio viso in lei tutto era messo

Qual e'l geometra che tutto s' affige, Per misurar lo cerchio, e non ritrova Pensando quel principio ond' egli indige;

Tale era io a quella vista nuova Veder voleva, come si convenne L'imago al cerchio, e come vi s'indova;

Ma non eran da cio le proprie penne, Se non che la mia mente fu percossa Da un fulgore, in che sua voglia venne.

All' alta fantasia qui manco possa; Ma gia volgeva il mio disiro e il velle, Si come rota ch' egualmente e mossa, L' amor che move il sole e l' altre stelle.

[ Pardiso XXXIII 67-145 ]

और यह एक कविता है 'एमिली ब्रोन्ती' की। काश ! उर्दू के किव इस ढंग से अपने व्यक्तिगत अनुभवों का वर्णन करते !

Still let my tyrants know, I am not doom'd to wear Year after year in gloom and desolate despair; A messenger of Hope comes every night to me, And offers for short life, eternal liberty.

He comes with Western winds with evening's wandering airs; With that clear dusk of heaven that brings the thickest stars;

Winds take a pensive tone, and stars a tender fire, And visions rise, and change, that kill me with desire.

Desire for nothing known in my maturer years; When joy grew mad with awe, at counting future tears;

When, if my spirit's sky was full of flashes warm, I knew not whence they came, from sun or thunder storm.

But first, a hush of peace—soundless calm descends; The struggle of distress and fierce impatience ends. Mute music soothes my breast—unutter'd harmony That I could never dream, till Earth was lost to me.

Then dawns the Invisible; the Unseen its truth reveals; My outward sense is gone, my inward essence feels; Its wings are almost free—its home, its harbour found, Measuring the gulf, it stoops, and dares the final bound!

O dreadful is the check—intense the agony— When the ear begins to hear, and the eye begins to see; When the pulse begins to throb—the brain to think again— The soul to feel the flesh, and the flesh to feel the chain. Yet I would lose no sting, would wish no torture less; The more that anguish racks, the earlier it will bless; And robed in fires of hell, or bright with heavenly shine, If it but herald Death, the vision is divine.

[ Emily Bronte ]

देखिए - 'प्रायोगिक आलोचना', अंक १, पृष्ठ १३९-१४१।

0

'मीर' और 'सौदा' पर जो सरसरी आलोचना की गई है, उससे उदूँ-गजल की खूबियों और खामियों दोनों का अनुमान करना सम्भव है। परवर्ती किवयों ने अपनी अलग-अलग शैली निकाली, लेकिन किसी की गजल ने इसकी व्यापक सीमाओं के आगे कृदम नहीं रखा। काव्य के दूसरे रूपों में रचनाएँ तो ज़रूर कीं, लेकिन गजल के तत्त्व को न बदला और किवता के इस रूप-विशेष पर उसके अन्य रूपों की अपेक्षा अधिक समय लगाया। इसलिए 'ग़ालिब', 'मोमिन' और 'ज़ौक' की रचनाओं पर विस्तारपूर्वक बहस करने की जरूरत नहीं। गजल में जो आम रूपगत दोष हैं और प्राचीन कियों की गजलों में पाये जाते हैं, वह इनकी गजलों में भी मीजूद हैं।

'सौदा' की उस्तादी और रचना-सामर्थ्य 'जीक' के हिस्से में आई। लेकिन वह रंगीन कल्पना-शक्ति, जो प्रकृति ने 'सीदा' को प्रदान की थी, वह जोश-खरोश, वह शोखी तथा हास्य-रसज्ञता 'जीक' के भाग्य में कहाँ ! बात यह है कि 'जीक' स्वभाव से ही शुष्क प्रकृति के थे। वह अपनी गजलों में वस इतना ही कमाल दिखाते हैं कि विभिन्न भावावेशों तथा विचारों को कशालतापूर्वक सुन्दर ढंग से संक्षेप के साथ वयान करते हैं। उनमें वड़ी कमी यह है कि जिन मानसिक गतियों तथा काल्यनिक हपों का वे प्रदर्शन करते हैं, उनसे उनके दिल वो दिमाग प्रभावित नहीं होते। इसीलिए उनकी रचनाओं में तासीर मानों है ही नहीं। उनकी कविता का क्षेत्र 'सौदा' के क्षेत्र से छोटा है। उनकी गजलों में यों तो सभी प्रकार की बातें पाई जाती हैं; लेकिन 'जौक' प्राय: नैतिक विषयों से अधिक दिलचस्पी रखते हैं और साफ तथा परिष्कृत और प्राञ्जल ढंग से उनकी अभिव्यक्ति करते हैं। उनकी रचना में वे सारी ख्वियाँ, जो गद्य में होती हैं. मौजद हैं। विचारों का वर्णन इतने सरल-सहज ढंग से करते हैं कि वे शीघ्र समझ में आ जाते हैं। शैली सीधी-सादी, संक्षिप्त, समग्र और सही है-विहर्गत आडम्बरों से मुक्त । किन्तु वह विशिष्ट सौन्दर्य जो कविता में होता है, जैसे जज़वात की गर्मी, भावों की प्रफुल्लता, कल्पना का वर्ण-वैविध्य इत्यादि ये सारी चीज़ें नहीं होने के बरावर हैं। ये चीज़ें 'सौदा' की रचनाओं में मिल जाती हैं, परन्तु 'ज़ौक़' की कविता में नहीं मिलतीं। 'सौदा' भी अक्सर कृतिम विचारों और भावावेशों का बयान करते हैं, किन्तु उनमें यह सामर्थ्य है कि वह कृतिम को असली बना सकें; 'जीक' को प्रकृति ने इस शवित से वंचित रखा।

'जीक' की एक गजल है:-

बजा कहे जिसे आलम<sup>२</sup> उसे बजा समझो ज़बाने ख़त्क<sup>3</sup> को नक्कारए<sup>४</sup> ख़ुदा समझो प्रज़ीज़ो<sup>थ</sup> इसको न घड़ियाल की सदा<sup>६</sup> समझो

१. ठीक, दुरुस्त; २. संसार, ३. जनता, ४. ढोल, नगाड़ा; ५. प्यारे, लोगों; ६. आवाज ।

यः उम्रे रफ्ता की अपनी सदाए पा समझो नक्त की आमद वो युद है नमाज़े म्रहले हियात जो यह कज़ हो तो ऐ ग़फिलो कुज़ समझो तुम्हारी राह में भिलते हैं ख़ाक में लाखों इस आरज़ के में कि तुन अपना ख़ाके पा समझो दुआए देते हैं हम दिल से तेगे क़ातिलों को लवे दुआ समझो तुम्हें है नाम से क्या काम मिस्ले में ग्राईना जो एवस के हो उसे सूरत-आश्ना समझो नहीं है कमज़रे ख़ालिश से में ज़िंदि ए-ए-दख़सार तुम अपने इश्कर को ऐ 'ज़ौक' की मिया र समझो

उपयुं बत सारी विशेषताएँ इस गजल में मौजूद हैं। विचारों को सफलतापूर्वक वयान किया है, लेकिन हृदय नृष्त एवं प्रसन्न नहीं होता, और इसका कारण यह है कि स्वयं 'ज़्ँक़' को भी वास्तविक आनन्द प्राप्त नहीं हुआ था। आमद<sup>23</sup>. स्वाभाविकता का कहीं नाम नहीं; सभी कुछ आबुर्द <sup>23</sup>-ही-आबुर्द है। प्रौढ़ता है, अभ्यास-प्रौढ़ता है, लेकिन असर नहीं, कवित्व नहीं; यह गजल नहीं एक कवि-सुलभ अभ्यास है। हाँ, अभ्यास अवश्य स्वीकृत है। 'ज़ौक़' की गजलों में प्रायः यही पाया जाता है कि उन्होंने इनमें अपने रचना-सामर्थ्य का प्रमाण दिया है; व्यक्तिगत भावों तथा आवेशों की अभिव्यक्ति उद्दिष्ट नहीं।

मैंने कहा है कि 'ज़ौक' नीति-सम्बन्धी विषयों से अधिक दिलचस्पी रखते हैं और इसमें भी उनका 'सौदा' से साद्ध्य है; किन्तु जो ज़ोर-शोर 'सौदा' में है, वह 'ज़ौक' में कहाँ ?:

> वहीं जहाँ में रुमूजे २ फ़्लावरी २ जाते भभूत तन प जो मल्बूसे २ फ़्रेंसरी २८ जाने गृलाम उसकी में हिम्मत का हूँ कि जो अपने जिगर के खून को ख़्वाने २९ तवंगरी ३० जाने फ़हीम ३१ है वही श्राफ़ाक ३२ में तेरा जोया ३३ कि जिसमें पाए तुझे उससे फिर बरी ३४ जाने

१. गया हुआ, व्यतीत हुई; २. पैर, ३. साँस, ४. आना-जाना, ५. जीवित प्राणी, ६. टूट जाना, नष्ट होना; ७. लापरवाह लोग. ५. मृत्यु, ९. मिट्टी, १०. अभिलापा, ११. क्तल करनेवाला, १२. होंठ, ओठ; १३. ज्छम, १४. सदृश, १५. आमने-सामने, १६. परिचित, १७. सोना, १६. स्वच्छ, १९. पीलापन, २०. गाल, २१. प्रेम, २२. वह रासायिनक किया, जिससे ताँवे को सोना बनाया जाता है, २३. स्वाभाविक भाव, २४. क्लिब्ट कल्पना, २५. रहस्य, २६. फ्क़ीरी, २७. आवृत, कपड़ा पहने हुए, २६. राजकीय, २९. दस्तरक्वान, वह कपड़ा जिसपर रखकर मुसलमान खाना खाते हैं, ३०. शक्तिशालिता, अमीरी; ३१. समझदार व्यक्ति, ३२. संसार, ३३. ढूँढनेवाला, ३४. मुक्त।

जो खार शहे तलब में हुआ हो दामनगीर ग्रूपर उसकी बेह अज़ खिज़े रहवरी जाने जहाँ में किस्सए युसुक है आइना कि पेसर के पेदर कि का दर्वन मेहरे बेरादरी जाने गुदाज़े रिटिंग के किया है मेरा तिलाई परंग बो तालिंब उसका है जो की मियागरी जाने

'ज़ौक़' को यह ज़ोर-शोर, यह उच्च-घोष, यह ओज प्राप्त नहीं। और यह भी स्पष्ट है कि 'ज़ौक़' ने अपने मक्तार में 'सौदा' के इस शेर से लाभ उठाया है:

गुदाज़े-दिल ने किया है मेरा तिलाई रंग + वह तालिव उसका है जो की नियागरी जाने किन्तु 'ज़ौक़' चेहरे के पीलेपन से अवगत हों तो हों, हृदय की आर्द्रता से तो परिचित नहीं। कहने को तो वह कहते हैं:

पानी तबीव<sup>९८</sup> देगा हमें क्या बुझा हुआ है दिल ही ज़िन्दगी से हमारा बुझा हुआ कहते थे आफ़्ताबे<sup>९९</sup> क्यामत<sup>२०</sup> जिसे सो वह निकला चिरागे दागे दिल अपना बुझा हुआ फिर दिल में आहे-सदं हुई मेरे शोलावर<sup>२९</sup> लो फिर भड़क उट्ठा यः फ़्तीला<sup>२२</sup> बुझा हुआ हम आप जल बुझे मगर उस दिल की ग्राग को

सीने में हमने 'ज़ौक' न पाया बुझा हुआ
यहाँ केवल वार्ते-ही-वार्ते हैं। जिस दिल की आग का वह ज़िक्र करते हैं वह कभी प्रज्विलत नहीं
होती, भड़क नहीं उठती। उनकी किवता बुझा हुआ फ़तीला है, विल्क ऐसा फ़तीला, जिसने कभी
आग की शकल ही नहीं देखी है। वह विदग्धता-आई ता कहाँ, जो 'मीर' को हिस्सा है। इतना
भी असर नहीं, जो 'सौदा' के शेरों में है। कुछ और शेरों पर ध्यान दिया जाय:

जीना हमें असला<sup>२3</sup> नज़र अपना नहीं आता गर आज भी वह रश्के<sup>२४</sup> मसीहा<sup>२५</sup> नहीं आता मज़्कूर<sup>२६</sup> तेरी बज़्म<sup>२७</sup> में किसका नहीं आता पर ज़िक हमारा नहीं आता नहीं आता आता है दम आंखों में दमे<sup>२८</sup> हसरते दीदार<sup>२९</sup> पर लब प कभी हफ़<sup>32</sup> तमन्ना<sup>39</sup> नहीं आता

१. काँटा, २. चाह की राह, ३. दामन पकड़नेवाला, ४. स्वाभिमानी, ४. अच्छा, ६-८. से पय-प्रदर्शन करनेवाले खिजा, ९. स्पष्ट, १०. पुत्र, ११. वाप, १२. प्रेम, १३. भ्रातृ-सुलभ, १४. पिघलाव, १४. सुनहरा, १६. चाहनेवाला, १७. रासायनिक क्रिया, १८. वैद्य, १९. सूर्य, २०. प्रलय-काल, २१. चिराग की लो, २२. वती, २३. अवश्य, २४-२४. मसीह से स्पर्धा करनेवाला, २६. जिक्र, २७. समा, २८. समय, २९. दशन, ३०. अक्षर, वात; ३१. इच्छा, अभिलाषा।

किस दम नहीं घुटता मेरा दम सीने में गृम से ?

किस वक्त मेरा मुँह को कलेजा नहीं आता
हम रोने प आ जायँ तो दिरया ही बहाएँ

शबनम की तरह से हमें रोना नहीं आता
हस्ती से ज्यादा है जुछ आराम अदम में
लो जाता है यो से वा दोवारा नहीं आता

दो-चार शेरों को छोड़कर 'जाँक' की उड़ान इन शेरों से आगे नहीं जाती। जीने मे निराशा, यार की सभा में अपना जिक्र न होना; तमन्ना की बात का मुँह तक न आना; बाह्य रूप से यह सब बातें अपूर्ण अभिलापा तथा निराशा की चीजें हैं। लेकिन इनसे पढ़नेवाले को हसरत बो मायूसी नहीं होती। कुछ अधिक साहस हुआ और लेखनी में कुछ अधिक शक्ति भरी तो कहा:

किस दम नहीं घुटता मेरा दम सीने में गृम से किस वक्त मेरा मुँह को कलेजा नहीं आता हम रोने प आ जायँ तो दिरया ही बहाएँ शवनम की तरह से हमें रोना नहीं आता

इन शेरों में अगले तीन शेरों से अधिक जोर है, अधिक प्रवाह है, शायद कुछ अधिक असर है। किन्तु, यह जोर, यह रवानी, यह असर ज़ोरे-कलम का नतीजा है, अभ्यास का फल है, रचना-सामर्थ्य का परिणाम है, तीव्र आवेगों का नतीजा नहीं। हम दम घुटते नहीं देखते, कलेजा मुँह को आते नहीं देखते, रोने से दिख्या बहते हुए नहीं देखते। अर्थात् यह सब वातें-ही-बातें हैं। बातें क्रीने से की गई हैं। असर है तो वर्णन-शैली की सुन्दरता के कारण; सौन्दर्य है तो शाब्दिक।

मैंने कहा है कि 'जौक़' के अभ्यास की बात सर्वस्वीकृत है। इसी अभ्यास की वजह से आर इसी अभ्यास के प्रदर्शन के लिए वह कठिन पृष्ठभूमियों तथा मुश्किल तरहों में गजलें लिखते हैं। और, कहने को तो ये गजलें सफल भी होती हैं और अपनी विशिष्टताओं की वजह से प्रशंसा भी पा लेती हैं, लेकिन एक बार पढ़ने के बाद फिर उन्हें दोवारा पढ़ने की इच्छा नहीं होती:

बुलबुल हूँ सेहने बाग से दूर और शिकस्ता पर परवाना हूँ चिराग से दूर और शिकस्ता पर क्या ढूँढे दश्ते गुमशुदगी में मुझे कि है उन्का मेरे सुराग से दूर और शिकस्ता पर साकी बते - शराब है तुझ विन पड़ी हुई खुम से अलग अयाग ने से दूर और शिकस्ता पर

<sup>9.</sup> छाती, हृदय; २. ओस, ३. अस्तित्व. जीवन; ४. अनस्तित्व, विनाश. ४. आंगन, खुला स्थान; ६. पंख-भगन, ७. मरुभूमि, निर्जन-स्थान, लुप्तावस्था, भूली हुई अवस्था; ५. एक काल्पनिक पक्षी, जो अदृश्य हैं, ९. पता, खोज; १०. शराव की सुराही, जो पंडूक के आकार की हो; ११. मटका, ठिलिया; १२. प्याला ।

खुद उड़के पहुँचे नामः जो हो मुग्ं नामाबर उ उस शोख़े-खुश - दिमाग से दूर और शिकस्ता पर करता है दिल का क्स्द कामाँदार तेरा तीर पर है निशाने दाग से दूर और शिकस्ता पर ऐ ज़ौक़ मेरे तायर दिल को कहाँ फ्राग् कोसों है वह फ्राग् से दूर और शिकस्ता पर

रदीफं 'से दूर और शिकस्ता पर' किन है; और काफिए 'चिरागं ' , 'सुरागं' इत्यादि भा मुश्किल। इस गजल में केवल यही प्रवन्ध किया गया है कि रदीफ़ के शब्दों के आलोक में शेर की रचना की गई है और वे अपनी जगह पर सुव्यवस्थित दीख पड़ते हैं। काफिए भी आसान नहीं। इनका भी ध्यान रखना आवश्यक है। कहना पड़ता है कि 'ज़ौक' ने इस पथरीली ज़मीन र को खूव हरी-भरी बनाया है। किन्तु, किवता की हैसियत से इस गजल का स्थान कुछ ऊँचा नहीं, इसमें शाब्दिक श्लेष के अतिरिक्त और क्या रखा है; केवल तुकवन्दी किवता का स्थान नहीं ले सकती:

#### साको ११ वते-शराब है तुझ विन पड़ी हुई खुम से अलग अयाग से दूर श्रौर शिकस्ता पर

'वते-शराव' में मात्र शाब्दिक श्लेप है। यदि रदीफ़ में 'शिकस्ता पर' का टुकड़ा न होता तो फिर 'वते-शराव' का भी वयान न होता। इसी शिकस्ता परी' का खयाल सभी शेरों में मौ नूद है। बुलबुल, परवाना, उनका, मुर्गों, मुर्गों, नामावर, तीर, तायरे दिल इत्यादि सभी जगह यही खयाल है।

किवता में कार्य-विधान यह है कि पहले किव के हृदय में जज्वात की लहर उठती है, उसकी कल्पना उमड़ने पर उन्मुख होती है। तदुपरान्त वह अपने हृदयावेशों, अपने मानसिक रूपकों का शब्दों की सूरत में चित्रण करता है। और, शब्दों का चुनाय, विद्यावेशों का गठन, चित्रों की खोज, उन आवेगों और विचारों को और भड़काती और उन्हें सूक्ष्मातिसूक्ष्म बनाती है। उनको नये-नये भावावेशों तथा रूपकों से मालामाल करके उनके मूल्य-महत्त्व में चार चाँद लगाती है। 'ज़ौक,' का कार्य-विधान ऐसा नहीं। इसी बजह से उनके शेरों में असलियत और वास्तविकता की कमी है। वह जान-बूझकर शेर कहते हैं। कभी यह होता है कि शब्दों की खोज, बिद्यां की मौलिकता, मूर्त्त चित्रों का चुनाव आवेगों और विचारों में एक लहर पैदा करता है; एक तरंग सतह पर उभरती है; किन्तु शेरों में तासीर का सुन्दर रूप दीख नहीं पढ़ता:

१. पत्न, चिठ्ठी, २. पक्षी, ३. पत्न-वाह्क, ४. प्रफुल्ल-चित्त, ५. संकल्प, इरादा; ६. धनुर्धारी, ७. पक्षी, ५. फ्राग्त, अवकाश; ९. गजल-कसीदे के प्रथम शेर के दोनों मिसरा और हर पंक्ति के दूसरे मिसरे का अन्तिम शब्द, जो बार-बार आता है, १०. मधुवाला।

क्या गुरज़ लाख खुदाई में हों दौलतवाले जनका बन्दा हैं जो बन्दे हैं मुहब्बतवाले रहे जो भीशए माअत बह मुकद्वर दोनों कभी मिल भी गये दो दिल जो कदूरत वाले हिसं के फैलते हैं पांच बक्दरे उसअत कि लंग ही रहते हैं दुनिया में फ्राग्त वाले नहीं जुज़ अम्मा मुजाविर मेरी बालीने पमज़ार मिला जुं यारत वाले नहीं जुज़ कसरते पिन्य ना ज़े यारत वाले न सितम का कभी शिकवा न करम की ख्वाहिश देख तो हम भी हैं क्या सब की के नाम्रत वाले नाज़ है गुल को नेज़ाकत प चमन में ऐ 'ज़ौक़' उसने देखे ही नहीं नाज़ वो नेज़ाकतवाले

गजल लम्बी है, लेकिन केवल इन्हीं शेरों में जज़्बात की झलक है। दूसरे शेरों में सिवाय अभ्यास के और कुछ भी नहीं; इनका मूल्य गद्ध से अधिक नहीं। यही बात अधिकांश गजलों के विषय में भी सही है। उनकी लम्बी गजलों में कभी ऐसे शेर भी नजर आते हैं, जो कुछ असर रखते हैं; किन्तु उनमें भी वह स्वाभाविक भाव, वह अकृत्निमता, वह तासीर नहीं, जो 'मीर' व 'दर्द' के शेरों में है, वह जोश-ख़रोश, वह गरिमा, वह रंगीनी नहीं, जो 'सौदा' के शेरों में पाई जाती है।

'ज़ौक़' ने कुछ किते भी बड़े प्रवन्ध वो परिश्रम के साथ पद्य-बद्ध किये हैं। उनकी दशा भी बही है, जो उनकी गजलों की है:

कल एक तारिके<sup>२ ५</sup>-दुनिया से मैंने पूछा 'ज़ौक़'

कि तू उखड़ के इघर से उघर हुआ पैवस्त<sup>२ ६</sup>
गुज़रती होगी व आराम ज़िन्दगी तेरी

कि तुझको अब न गृमे-नीस्त<sup>२ ७</sup> है न शादिए<sup>२ ८</sup> हस्त<sup>२ ९</sup>
कहा यः उसने कि कृँ दे<sup>3 ०</sup>-ह्यात<sup>3 ९</sup> में इनसां

कभी न होगा दिल आसूदा<sup>3 २</sup> गर हो मस्ते-अलस्त<sup>3 3</sup>
उठाए हाथ जहाँ से व लेक<sup>3 ४</sup> क्या इम्कां<sup>2 ५</sup>

कि वा-फ़राग़<sup>3 ६</sup> करें कुं जे<sup>3 ७</sup> आफ़ियत<sup>3 ८</sup> में नशस्त<sup>3 ९</sup>

<sup>9.</sup> मतलव, २. सृष्टि, ३. सेवक, ४. जन, लोग; ४. सदृश, समान; ६. घड़ी का शीशा; ७. द्वे षयुक्त, रुष्ट; ८. गन्दगी, ईर्ष्यां-द्वेष; ६. लालच, १०. अनुपात में, ११. फैलाव, विस्तार; १२. वेफिक़ी, १३. सिवाय, १४. पुजारी, पण्डा; १४. सिरहाने, १६. कब्न, दरगाह; १७. आधिक्य, १८. दर्शन करना, १९. जुल्म, अत्याचार; २०. कृपा, उदारता, २१. धैर्य; २२. संतोष, २३. गर्व, २४. सुकुमारता, २४. विरक्त, संसार-त्याग करनेवाला; २६. मिला हुआ, २७. नहीं होना, २८. खुशी, २९. होना, ३०. वन्धन, ३१. जीवन, ३२. संतुष्ट, ३३. अन्तकाल के घ्यान में मग्न, ३४. लेकिंड, ३४. सम्भावना, ६. वेफिक़ी से, ३७. कोना, ३८. आराम, ३९. बैठक।

छुटा जो कोई गिरम्तारियों हो दुनिया की तो सिलसिले<sup>२</sup> में फ्क़ीरी के वह हुआ पाबस्त<sup>3</sup> रहा वः ख़िदमते ४ मुशिद भ की कृद में बरसों कि हक्<sup>६</sup>परस्त हो वह पहले जो हो पीर<sup>७</sup>-परस्त गर एक उम्र में पहुँचा मोकामे आली " पर कहा यः शौक ने ही हिम्मते-बुलंद न पस्त १९ जो दस्तगाह<sup>12</sup> तसर्वफ<sup>13</sup> में भी हुई उसको तो यह इरादा हुआ और भी हों बालादस्त १ उ हमेशा जंग रही बादे-सुल्हे १ ५ - कूल के भी कि नप्सी इशमने सरकशी है इसको दीजे शिकस्ती द जो होशियार है तो है व: शरअ<sup>१९</sup> का पाबन्द<sup>२</sup>° फँसा हुआ है वह कैफ़ीअतों<sup>२ ९</sup> में गर है मस्त नहीं है दामे<sup>२२</sup> अलाएक्<sup>२3</sup> से मृतलक्<sup>२४</sup> श्राजादी क्या कि निकल जाय कोई करके जस्तर्भ मजाल कहा है खूब किसी ने यह शेर बरजस्ता<sup>२६</sup> गया ज्वां से निकल उसकी जैसे तीर अज्र । शिस्त रें \*के कर्व कृतए तअल्लुक् कुदाम शुद ग्राजाद ब्रीदये जोहमा बा खुदा गिरप्तार अस्त

इस किते की विषय-वस्तु का निचोड़ अन्तिम शेर में मौजूद है। इस संसार में किसी को स्वाधीनता मुयस्सर नहीं। जो दुनिया के बन्धन में नहीं, वह खुदा का बन्दी है। संसार से विरक्त मनुष्य को आराम नसीब कहाँ? जीवन के बन्धन में मनुष्य को सन्तोप कैसे सम्भव हो? इसी विषय को 'ज़ौक' ने विस्तारपूर्वंक कहा है। ऐसा जान पड़ता है कि 'ज़ौक' को पहले यह फ़ारसी शेर पसन्द हुआ। फिर जी में यह ख़वाहिश हुई कि जो ख़्याल इसमें संक्षेप में पद-बद्ध हुआ है उसे विस्तारपूर्वंक बयान किया जाय। परिणाम यही किता है। गजलों की तरह विषय यहाँ भी नैतिकता है; और उसका बयान ज़ोर वो चुस्ती के साथ हुआ है, किन्तु अभिव्यक्ति का ढंग गद्य से मिलता-जुलता है। फ़ारसी शेर ने क़ाफ़िया और विषय दोनों का अनुकरण आवश्यक ठहरा दिया। तत्पश्चात् क़ाफ़ियों ने प्रत्येक शेर और हर शेर के विषय की ओर इशारा किया। इस किते में

१. बन्धनों से, २. ज्ंजीर, ३. पैर बँधा हुआ, जकड़ा हुआ; ४. सेवा, ५. गुरु. ६. भगवदी-पासक, ७. गुरु-सेवक, ८. दीर्घ काल, ९. स्थान, १०. ऊँचा, आदरणीय; ११. नीचा, निम्नकोटि का; १२. योग्यता, १३. अधिकार, १४. ऊँचा, उन्नत; १४. पूर्ण शान्ति, १६. वासना, कामना; १७. उद्घड, हठीला; १८. पराजित कीजिए, १९. उद्घड, हठीला; २०. धमशास्त्र, २१. मनोभावों, २२. जाल, फन्दा; २३. सम्बन्ध, २४. नितान्त, पूर्णतया; २४. छलाँग, २६. यथायोग्य, २७. से, २८. धनुष की तांत।

<sup>\*</sup>किसने सम्बन्ध-विच्छेद किया, कौन आजाद हुआ ? जो सबसे कटकर विलग हो (भी) गया, तो भगवान् (के झमेलों) में फँस गया।

विचारधारा का विकास दीख पड़ता है। किन्तु यह विकास स्वाभाविक नहीं, विल्कुल कृतिम है। विचारों में अप्रिय गुष्कता भी है, जिससे मन क्षुब्ध हो जाता है और कल्पना को कोई आनन्द नहीं प्राप्त होता। शब्दों का क्रम भी नितान्त कृतिम है और है आकर्षण-विहीन। इनमें प्राय: कर्कशता भी दीख पड़ती है:

## कल एक तारिके दुनिया से मैंने पूछा 'ज़ौक' कि तू उखड़ के इधर से उधर हुआ पैवस्त

दूसरा मिसरा कितना कर्कश है ! इससे कानों को आघात पहुँचता है। और यह कर्कशता, जो इस मिसरे में इतनी प्रमुख है, वह सारे किते में वर्त्तमान है। असल बात यह है कि 'ज़ौक़' के कान सुरीली आवाज़ से परिचित न थे। केवल इस किते ही में नहीं, 'ज़ौक़' के अधिकांश शेरों में लय-दारी की स्पष्ट रूप से कमी है। यदि कहीं पर लयदारी है भी तो वह आकर्षण और वह जादू कहाँ, जो 'मीर' व 'दर्द' व 'सौदा' को अपने-अपने रंग में प्राप्त है:

हंगामा गमं हिस्तए नापायदार का + चश्मक है बक् कि तबस्मुम शरार का आजा है गर तो आग्रो कि सीने से चलके ग्रव + ग्रांखों में आके ठरा है दम इन्तज़ार का हो पाकदामनों की ख़िलशगर के से क्या ख़तर + खटका नहीं निगाह को मिज़गाने वार का ऐ 'ज़ीक़' होश गर है तो दुनिया से दूर माग + इस मैं कदे ने में काम नहीं होशियार का यहाँ कुछ लयदारी है, लेकिन वह लयदारी कहाँ, जो 'मीर' के इस शेर में है:

### हस्ती ग्रपनी हुबाब 3 की-सी है + यह नुमाइश 8 सुराब 4 की-सी है

२. जिस तरह 'ज़ौक़' व 'सौदा' में बहुत कुछ समानता है उसी तरह 'ग़ालिब' और 'सौदा' के दिमाग और कल्पना में भी सादृश्य है। ग़ालिब' ने शब्द-सौष्ठव तो 'सौदा' से नहीं सीखा, लेकिन जज़वात की बुलन्दी और कल्पना की उड़ान में वह 'सौदा' से बहुत-कुछ मिलते-जुलते हैं। 'ग़ालिब, का दिमाग बुलन्द और कल्पना सामान्य थी। उनका दृष्टिकोण संकीणं व सीमित न था। इसलिए वह गजल के प्रचलित विषयों पर सन्तोष नहीं करते और अक्सर दार्शनिक विचारों को शेर में दाखिल करते हैं। और प्रकृति ने उन्हें यह शक्ति प्रदान की थी कि वे कृतिम आवेगों और विचारों को जोश के साथ महसूस कर सकें। इस विचार से वे 'सौदा' से श्रेष्ठतर थे और इसी वजह से वह 'सौदा' से अधिक सफल हुए:

इशरते कतरा के है दरिया में फ़िना दि हो जाना दर्द का हद से गुज़रना दि है दवा हो जाना

<sup>9.</sup> हलचल, २. तेज, ३. अस्तित्व, सृष्टि; ४. अनित्य, नश्वर; ५. चमक, झलक; ६. विजली, ७. मुसकान, ८. चिनगारी, ९. पवित्र आत्माएँ, १०. चुभन पैदा करनेवाला, ११. पलकों की वरौनी, १२. मधुशाला, १३. बुलबुला, १४. प्रदर्शन, १५. मुगतृष्णा, १६. आनन्दो-ल्लास, १७. विन्दु, बूँद; १८. नष्ट, विलीन; १९. बढ़ जाना, आगे चला जाना ।

तुझे किस्मत में मेरी सूरते कृष्ण ले - अवजव
था लिखा बात के बनते ही जुदा हो जाना
अब जफा असे भी हैं महरुम हम अल्लाह ! अल्लाह !!
इस कृदर दुश्मने अरबाबे - बफा हो जाना
जोफ से गिरिया मुबद्दल ब दमे सर्द हुआ
वावर अथा हमें पानी का हवा हो जाना
बख शे है जल्बए या जुल के के असाशा के गालिब विकास का स्वा हो जाना

'गालिब' ने भी नई उपमाएँ, नये रूपक गढ़े हैं: 'कु पूले अवजद', 'पानी का हवा हो जाना' इत्यादि। 'सौदा' की शोख़ी मौजूद है, लेकिन तासीर में 'सौदा' से बहुत आगे हैं। 'गालिब' को भी दृश्य देखने का शौक मुयस्सर है, उनकी आँखें भी खुली हुई हैं, वह भी विश्व-निरीक्षण की समता रखते हैं; उनके पारदर्शी नेत्र वाह्य रूपकों तथा आन्तरिक अनुभूतियों को देखते हैं और वे अपने शेरों में उनकी अभिव्यक्ति करते हैं; और उनके शेरों में आवेगों और विचारों का महत्त्व वरावर है, कठिन-से-कठिन विषय को भी आसानी से बयान कर देते हैं:

इशरते कृतरा है दिरया में फिना हो जाना
दर्व का हद से गुज़रना है दवा हो जाना
इस गम्भीर व कठिन विषय को अत्यन्त सहज व समग्र रूप से वयान किया है।

अन्य किवयों की तुलना में 'ग़ालिब' अधिक प्रबन्ध के साथ किताबन्दी के करते हैं और उनके कितों में काफ़ी विविधता है। जहाँ पर उपदेश देने का उद्देश्य होता है वहाँ वह वासना-रूपी चादर पर बैठे हुए नौजवानों को जीवन की वेदनापरक अनित्यता से अवगत कराते हैं, और जहाँ आम दृश्यों का चित्रण करते हैं तो धरती के वासियों को वसन्त-ऋतु द्वारा संसार की शोभा वृद्धि का तमाशा दिखाते हैं। कभी बादशाह की प्रशंसा का राग अलापते हैं और कभी दिल के जिल्लत उठाने के प्रेम का चित्र या नाज का नज़ारा क्लम के ज़ोर से कागज पर खींचकर दिखाते हैं। सारांश यह कि विभिन्न रंगों में अपने विवारों के तारुण्य की शोभा दिखाते हैं:

फिर इस अन्दाज़ से बहार आई + कि हुए मेंह<sup>9८</sup> वोमह<sup>9९</sup> तमाशाई<sup>20</sup> वेखो ऐ साकिनाने<sup>29</sup> ख़ित्तए-<sup>23</sup> ख़ाक + इसको कहते हैं आलम<sup>23</sup> आराई<sup>23</sup> कि ज़र्नी हो गई है सर-ता<sup>24</sup>-सर + रूकशे<sup>38</sup> सतहे<sup>28</sup> चखुँ मीनाई<sup>26</sup>

१ समान, २. Letter lock, अक्षर-प्रनिथ; ३. जुल्म, अत्याचार; ४. वंचित, ४. प्रेमीजन, ६. कमजोरी, ७. क्लाई, ८. परिणत, १. ठण्डो साँस, १०. विश्वास, ११. प्रदान करता है, देता है; १२. छवि, सुषमा, १३. एचि, १४. दृश्य देखना, १४. आँख, १६. खुलना; १७. दो या अधिक शेरों का ऐसा प्रयोग कि किसी एक को भी छोड़ देने से अर्थ न निकले। १८. सूर्य, १९. चन्द्रमा, २०. दशक, २१. निवासियों, २२. प्रदेश, २३. संसार, २४. संवारना, श्रुंगार करना; २४. सर्वांग, पूणंतया, २६. सामने होना, मुकाबिल होना; २७. आसमान, २८. शीशे के रंग का।

सब्ज़<sup>9</sup> को जब कहीं जगह न मिली + बन गया रूए<sup>२</sup> आब<sup>3</sup> पर काई सब्ज: व गुल को देखने के लिए + चश्में निगस को दी है बीनाई है है हवा में शराब की तासीर + बादा नोशी है बाद-पैनाई द

वर्णन-शैली साधारण है, किन्तु अनुभूतियाँ निजी हैं। किव के हृदय ने वसन्त-ऋतु द्वारा संसार की शोभा-वृद्धि से आनन्द उठाया है। उसकी रंगीनियों से उसकी कल्पना प्रमुदित हुई है। शब्दों में कैसी ताज्गी और प्रफुल्लता है; और यह नवीनता तथा प्रफुल्लता इस बात की द्योतक है कि यहाँ क्लिक्ट कल्पना नहीं, विलक असली जज़वात की अभिव्यक्ति है।

'गालिब' का एक शेर है:

है ग्रादमी बजाय<sup>९</sup> -ख़ुद एक महशरे<sup>९</sup> ख़्याल हम ग्रनजुमन<sup>९९</sup> समझते हैं ख़िलवत<sup>९२</sup> हो क्यों न हो

यह शेर स्वयं 'गालिव' के लिए मौजू है। नाना प्रकार के विचार उनके मन में उठा करते थे और इसी विचार-वैविध्य को उन्होंने अपने काच्य में प्रकट किया है। इसीलिए उनकी तबीयत अक्सर किता लिखने को उद्यत हो जाती थी; और यदि किता नहीं तो वह कमवद्ध गजल लिखते या गजल के कुछ शेरों में अर्थ के विचार से सम्बन्ध एवं अनुरूपता उत्पन्न करते:

लाज्म १ 3 था कि देखो मेरा रस्ता कोई दिन और
तनहा १ ४ गये क्यों अब रहो तनहा कोई दिन और
आये हो कल और आज ही कहते हो कि जाऊ 
माना कि हमेशा नहीं ग्रच्छा कोई दिन और
जाते हुए कहते हो क्यामत १० को मिलेंगे
क्या खूब ! क्यामत का है गोया १६ कोई दिन ग्रौर
हाँ ऐ फ़लके १७ पीर १८ जबां था ग्रमी 'आरिफ़'
क्या तेरा बिगड़ता जो न मरता कोई दिन ग्रौर
तुम माहे १९-शबे २०-चारवहुम २१ थे मेरे घर के
फिर क्यों न रहा घर का वः नक्शा २२ कोई दिन ग्रौर
तुम कौन-से थे ऐसे खरे दाद २३ वो सितद के
करता मलकुलमौत २४ तकाज़ा कोई दिन और
मुझसे तुम्हें नफ़रत सही 'नैयर' से लड़ाई
बच्चों का भी देवा न तमाशा कोई दिन और

१. घास, २. चेहरा, ३. पानी, ४. आँख, ५. एक फूल, जिससे आँखों की उपमा दी जाती है, ६. नयन-ज्योति, ७. मद्यपान, ६. हवा नापना, निरर्थंक कार्यं; ९. अपनी जगह, १०. प्रलयकाल, ११. सभा, १२. एकान्त, १३. उत्तित, १४. अकेले, १५. प्रलयकाल, १६. मानो, १७. आसमान, १६. बूढ़ा, १९. चन्द्रमा, २०. रात, २१. चौदहवीं अर्थात् पूर्णिमा का चाँद, २२. रूप, दशा; २३. लेन-देन, २४. यमराज।

#### गुज़री न बहरहाल यः मुद्दत<sup>9</sup> ख़ुश<sup>2</sup> वो नाखुश करना या जवांमगं<sup>3</sup> गुज़ारा कोई दिन और

इस गजल को संकलित करने का ख़ास कारण है। इसमें विचारों में आपस में मेल है और साथ-साथ आवेगों में वास्तविकता भी है। लेकिन भिन्न-भिन्न गेरों में जो सम्बन्ध और आनुक्रमिकता है, वह अनिवार्य नहीं। यह तो ठीक है कि सभी शेर एक ही घटना से सम्बद्ध हैं, एक ही होनेवाली बात के आसपास चक्कर काटते हैं, लेकिन गजल में विचारों और आवेगों का आरम्भ, प्रगति और पराकाष्ठा नहीं। यदि घ्यानपूर्वक देखा जाय तो दूसरा और तीसरा शेर मतला से से पहले होना चाहिए। इसी तरह मुखातिव कभी 'आरिफ़' और कभी 'फ़लकेपीर' है। इससे भी कुछ विच्छिन्तता पैदा हो जाती है। इस गजल से यह बात प्रमाणित होती है कि उद्दें के किव गजल-गोई के इतने अभ्यस्त हो गये थे कि इसकी विश्वंखलता और विच्छिन्तता उनका स्वभाव बन गई थीं; यहाँ तक कि यदि वे किसी प्रबल निजी आवेग से आक्रान्त होते भी थे तो उसकी अभिव्यंजना लगाव तथा अनुरूपता के साथ नहीं कर सकते थे। और जब आवेग निजी नहीं, काल्पनिक वो ख्याली हो तो फिर लगाव व अनुरूपता कहाँ?

'ग़ालिब' की रचनाओं में कुछ दोष भी हैं। एक तो उनकी शैली की विषमता है। 'मीर' व 'दं' की तरह उनका कोई खास अन्दाज़े वयान नहीं। कम-से-कम तीन तरह की शैली उनकी रचनाओं में पाई जाती है। पहले रंग में फ़ारसीपन का प्राधान्य है; शब्दों और विन्दिशों में फ़ारसी रंग स्पष्ट रूप से दीख पड़ता है। केवल कहीं-कहीं पर कुछ उद्दें के शब्द जोड़ देते हैं, जो प्रायः वैमीकृत जान पड़ते हैं:

शवनम वं गुले-लाला न खांली ज़ं के अदा है दाग़े दिले बेद के नज़रगाहे हिया है दिल खूँ - शुदए कशमकशे हिसरते विदेश हिया है प्राईना ब-दस्ते विदेश बेद करामस्ते हिना कि हिना

१. समय; अबिघ, २. सुख, चैन; ३. जवानी में मरनेवाले, ४. में, ५. से, ६. भंगिमा, भावभंगी; ७. देखने की जगह, ८. विदग्ध हृदय, ९. संघर्ष, १०. लालसा, ११. दर्शन, १२. हाथ में, १३. मूर्ति, प्रेमपात; १४. उन्मत्त, १५. मेंहदी, १६. चित्र, १७. सैकड़ों, अत्यधिक; १८. फूल के अनुपात में, १९. गोद, अंक; २०. हाथ, २१. पत्थर के नीचे आया हुआ या पड़ गया हुआ, २२. प्रेम निवाहने का वचन, २३. धर्मयुद्ध में मारे गये लोग, ५४. बीता हुआ, गत; २५. जुल्म की तलवार।

पहले, दूसरे और चौथे शेर में अगर 'है' को बदल दिया जाय तो फिर ये शेर उद्दूँ के शेर शेष न रह जायेंगे। विन्दिशें सब-की-सब फारसी ही की हैं। यह बात इतनी स्पष्ट है कि अधिक कहने की आवश्यकता नहीं। एक ओर तो इतना फारसीपन और दूसरी ओर अतिशय सादगी है। अत्यन्त सीधे-साधे मामूली शब्दों में, संक्षेप के साथ सरल तथा आसानी से समझ में आ जानेवाले ढंग से अपने विचारों को व्यक्त करते हैं। मतलब शोघ्र ही हृदयंगम हो जाता है, समझने में कोई कठि-नाई नहीं होती:

'इन्ने भरियम' हुआ करे कोई + मेरे दुख की बवा करे कोई वात पर बाँ ज़बान कटती है + वह कहें और सुना करे कोई बक रहा हूँ जुनूं 3 में क्या-क्या कुछ + कुछ न समझे खुदा करे कोई न सुनो गर बुरा कहे कोई + न कहो गर बुरा करे कोई रोक लो गर ग़लत चले कोई + क्छा दो गर ख़ता करे कोई कौन है जो नहीं है हाजतमंद + किसकी हाजत रवा करे कोई जब तवक्की हो उठ गई 'गालिव' + क्यों किसी का गिला करे कोई

यह सादगी कैसी मनोहर है ! प्रत्येक शब्द शीशों की तरह झलकता हुआ है। लयदारी भी मौजूद है। यह 'गृलिब' की विशेषता है। इनके शेरों में लयदारी सभी जगह विद्यमान है। और जिस तरह जज़बात तथा विचारों में विविधता है उसी तरह लयदारी में भी भिन्न-भिन्न रंग का परि-वर्त्तन है। लेकिन, जहाँ अधिक शेर लयदारी में डूबे हुए निकलते हैं वहाँ कभी-कभी आवाज ज़रा-सी भद्दी भी हो जाती है। जो कुछ भी हो, 'गृलिब' का तीसरा रंग इन दोनों रंगों के बीव में है। फारसी शब्दों और विदिशों का सीधे-साधे ढंग से सुखद सम्मिश्रण है:

ब्राह को चाहिए एक उन्न सेहर होने तक कौन जीता है तेरी जुल्फ़ के सर होने तक ब्राशिको सबतलब शब्दीर तमन्ना बेताब दे दिल का क्या रंग करूँ खून जिगर होने तक परतवे उ-खुर से है शबनम को फ़िना को तालीम दे में भी हूँ एक एनायत को नज़र होने तक एक नज़र वेश नहीं फुसंते हस्तो गाफ़िल गमिये दे बज़म है एक रक्से दे शरर होने तक

१. पुत, २. हज्रत ईसा की माँ का नाम था, ३. पागलपन, उन्माद; ४. क्षमा कर दो, ४. आवश्यकतावाला, ६. पूरा करना, आवश्यकता दूर करना; ७. आशा, ५. शिकायत, ९. प्रभात, प्रातःकाल; ५०. अलकें, ५१. धैर्यं की माँग करनेवाला, ५२. अधीर, ५३. झलक, १४. सूर्यं, १४. विनाश, नश्वरता; १६. शिक्षा, १७. कृपा, देन; १८. चमक-दमक, चहल-पहल, शोभा; ९. सभा, जलसा; १०. नृत्य, ११. चिनगारी।

#### गुमे-हस्ती का 'असव' किससे हो जुज़ । मर्ग<sup>२</sup> इलाज शम्मः <sup>3</sup> हर रंग भें जलती है सेहर<sup>४</sup> होने तक

इस गजल में वह भद्दापन नहीं, जो पहले रंग में मिलता है। फारसी की विन्दिशें और क्रम हैं, किन्तु ये भद्दी नहीं जान पड़तीं; ये तो आँखों को भली और कानों को प्रिय लगती हैं। इस शैली में दूसरे रंग की शैली से अधिक गुंजाइश और विस्तार है। सभी प्रकार के जज़वात वो खयालात की समाई सम्भव है; फिर लयदारी भी कम नहीं।

'गालिव' में केवल गैली की ही विषमता नहीं, विषय-वस्तु में भी यही विषमता है। कहीं पर तो वे उदात्त दार्गनिक विचारों को किवता की परिधि में खींच लाते हैं और कहीं सामान्य सूफ़ी मत के विचारों को जोग और असर के साथ वयान करते हैं। कहीं गहरे तथा सुन्दर भावावेगों की अभिव्यक्ति करते हैं तो कहीं पर संसार-निरीक्षण का ताजा एवं विकसित चित्र खींचते हैं। लेकिन इस बहुरंगी के साथ-साथ वह पुराने तथा घिसे-पिटे विचारों और प्रचलित प्रेम-सम्बन्धी जज्वात को ग्रामीण और कुत्सित ढंग से पद-बद्ध भी करते हैं। इस विषमता के कारण मन विक्षुब्ध हो जाता है। ऐसा जान पड़ता है कि उनकी 'फरियाद की कोई लय नहीं है'; उनका 'नाला नै का पावन्द की नहीं है।'

इन खामियों के होते हुए भी 'गालिव' एक विशिष्ट आर्ट के मालिक हैं। वात यह है कि किव दो प्रकार के होते हैं। कुछ किव ऐसे होते हैं, जो नई राहें निकालते हैं, पुराने रास्तों पर चलना अपनी शान के विरुद्ध समझते हैं; प्राचीन प्रणाली से उनका जी घवराता है और वे नई डगर का आविष्कार करते हैं। कुछ किव ऐसे भी होते हैं, जो किसी नई राह की आवश्यकता नहीं समझते, जो जाने हुए रास्ते पर चलते हैं, उसी को प्रशस्त करते हैं या अपनी चाल में कुछ नई शान या बाँकपन पैदा करते हैं। 'गालिव' इसी प्रकार के किव हैं।

नई शैली वही निकालता है, जिसमें कुछ मीलिकता का तत्त्व होता है, जिसका व्यक्तित्व परम्परागत वातों की सीमाओं में कब की-सी तंगी महसूस करने लगता है, जिसके अनोखे, दुलंभ अनुभव साधारण विनियुक्त और जाने हुए साँचों में उचित निकास नहीं पाते । इसलिए वह एक नई परम्परा का सूत्रपात करता है, नये रूपों का आविष्कार करता है, साहित्य में नई शाखाएँ निकालता है, अर्थात् अपनी इमारत अलग बनाता है। दूसरे लोग उसका अनुसरण करते हैं, उसके बनाये हुए पथ पर चलते हैं, उसकी रिवश, उसका रंग पकड़ते हैं। किन्तु नई राह निकालना हर शाख्स के वश की बात नहीं और न सभी व्यक्तियों को इसकी आवश्यकता है, और न यह बड़ाई का कोई प्रमाण है। परम्पराओं की सीमाओं के भीतर रहते हुए भी महानता सम्भव है। अगर नई रिवश का आविष्कार करना कठिन है, और यह प्रत्येक व्यक्ति के वश की बात नहीं, तो किसी विनियुक्त, सुदृढ़, सीमित रिवश में वैयक्तिक विशिष्टता भी बड़ी कठिनाई से प्राप्त होती है। 'गालिब' के समय में गजल ने उदूं-किता की सरज़मीन में सुदृढ़ जड़ पकड़ ली थी। यों कहने को

१. सिवाय, अतिरिक्त, २. मृत्यु, ३. चिराग, ४. प्रभात, सबेरा, ५. बाँसुरी, ६. बँधा हुआ, बन्दी।

तो काव्य के और रूप भी थे, किन्तु सर्वस्वीकृति का जो मानपत्र गजल को मिला था, वह किसी दूसरे काव्य-रूप को मुयस्सर न था। गजल को यह मानपत्र क्यों मिला, इसके बहुत-से कारण थे। लेकिन उन कारणों को वताने का यह मौका नहीं। यह वात तो जानी हुई है कि 'ग़ालिव' के समय में गजल ही एक काव्य-रूप थी, जिसे ग़ालिव अपना सकते थे। यों कहने को तो कसीदा भी था और ग़ालिव ही के समय में 'ज़ौक,' ने कसीदे ही को अपनाना चाहा था और समय की साहित्यिक रुचि तथा उसके प्रमापक के अनुसार उसमें विशिष्ट सफलता भी प्राप्त की थी, लेकिन कसीदा और गजल में आकाश-पाताल का अन्तर था। कसीदा बादशाह के दरवार के लिए अवश्य मौजू था या फिर केवल धार्मिक जज़वात और धर्म के महात्माओं के प्रति श्रद्धाञ्जलि अपित करने का एक साधन था। इसने जन-साधारण में अपना घर नहीं बनाया और न बना सकता था। गजल की तो घर-घर चर्चा थी और जो लोग कसीदे की डगर पकड़ते थे वे भी गजल से विल्कुल विलग नहीं हो सकते थे। 'ज़ौक' और 'ज़ौक,' से पूर्व 'सौदा' को गजल के क्षेत्र में आना पड़ा था। जो कुछ भी हो, 'गालिव के सामने दो रास्ते थे—कसीदा और गजल। उनका स्वभाव कसीदे के अनुकूल न था। कसीदे उन्होंने लिखे अवश्य, और इन कसीदों के कुछ हिस्से कविता की दृष्टि से काफी उच्च कोटि के भी हैं। यह और वात है कि जो वातें साधारणतः कसीदे का जौहर समझी जाती हैं, वे 'गालिव' के कसीदों में नहीं मिलतीं। जिस व्यक्ति का यह कथन हो:

## सौ पुश्त<sup>9</sup> से है पेशए आबर<sup>२</sup> सिपहगरी कुछ शायरी ज़रीग्रए<sup>3</sup> इज्ज़त नहीं मुझे

वह कसीदे के क्षेत्र का वीर नहीं हो सकता। इसलिए 'ग़ालिब' के लिए वास्तव में केवल एक ही राह थी और वह थी गजल की; और यही रास्ता 'ग़ालिब' ने पकड़ा भी। कह सकते हैं कि 'ग़ालिब' के सामने मसनवी के कर भी था; और उदूँ-फारसी दोनों में मसनवी के नमूने उनके सामने मौजूद थे, लेकिन 'ग़ालिब' ने उनकी ओर ध्यान न दिया। इसका एक कारण तो यह है कि मसनवी को भी सर्वस्वीकृति का मानपत्र नहीं मिला था और फिर 'ग़ालिब' में सर्जनात्मक योग्यता भी न थी। उनमें जोश था, उमंग थी, लेकिन इस जोश व उमंग को वह देर तक कायम नहीं रख सकते थे। शायद इसीलिए उन्होंने मसनवी की ओर ध्यान नहीं दिया।

'गालिब' के समय में लोगों को पाश्चात्य काव्य की जानकारी न थी, और न इस जान-कारी की आवश्यकता महसूस की जाती थी। जहां पाश्चात्त्य देशों का अन्धानुकरण न था वहां पश्चिम से किसी प्रकार लाभान्वित होने का खयाल भी न था। इसलिए 'गालिब' वत्तंमान समय के नवयुवक कवियों की तरह नये काव्य-रूगों को ग्रहण या उनका आविष्कार नहीं कर सकते थे। यह सब सही, लेकिन 'गालिब' में यह क्षमता न थी कि वह गजल से हटकर 'नजीर' की तरह प्रखंखला तथा क्रमबद्ध रूपों में अपने अनुभवों का बयान करते। कसीदा न सही, मसनबी भी न

<sup>9.</sup> पीढ़ी, २. बाप-दादा, ३. साधन, माध्यम; ४. उर्दू-कविता का एक रूप, जिसमें प्रखलाबद्ध ढंग से कोई बात कही जाती है; इसमें प्रत्येक शेर का काफिया-रदीफ भिन्न होता है।

सही, लेकिन यदि 'ग़ालिब' को गजल से बिल्कुल असन्तोष होता तो वह भी 'नजीर' की तरह मुसद्स भ, मुख्म्मस न, मुसल्लस इत्यादि में अपने विचारों व अनुभवों को शृंखला व कमबद्ध रूप में व्यक्त करते।

मैं कह चुका हूँ कि 'ग़ालिब' के समय में गजल को सर्वस्वीकृति का मानपत्र मिल चुका था। 'ग़ालिब' से पहले अच्छे-अच्छे गजल-गो किव हो चुके थे, गजल की रूपरेखा निर्धारित हो चुकी थी, इसकी विषयवस्तु का ढाँचा तैयार हो चुका था और अच्छे शायरों ने अपना-अपना रंग भी कायम कर लिया था। 'ग़ालिब' ने इसी गजल में अपने लिए एक जगह बना ली और अपना अलग रंग कायम किया। लेकिन उन्होंने गजल की रूपरेखा अपनी जगह पर रहने दी; इसमें किसी प्रकार की कमी-वेशी नहीं की। यदि कभी इसमें किसी तरह की कमी महसूस की तो यह कह दिया:

### ब के कड़े -शौक नहीं जुक़ें के तंगनाए व गज़ल कुछ और चाहिए उसअत के मेरे बया के लिए

या इसी तरह का एकाध शेर कहकर अपनी तात्कालिक अशान्ति प्रकट करते थे। दिल की भड़ास निकली और फिर उसी गजल के डमरूमध्य में अपने विचारों और आवेगों की प्रशस्तता को समेटते रहे। कभी जरा जोश्व ने मजबूर किया, कभी दिल की गहराइयों से जज़वात लगातार उभरने लगे, या विचारों, श्रृंखलावद्ध विचारों का हजूम हुआ तो किता या क्रमबद्ध गजल की राह पकड़ी, जिसके कुछ उदाहरण ऊपर लिखे जा चुके हैं। लेकिन इसमें कोई खास मौलिकता न थी, कोई नयापन न था; क्योंकि किते और क्रमबद्ध शेर अन्य किवयों में भी मिलते हैं। गजल से किता अलग किया जा सकता था, क्रमबद्ध गजल को बराबर व्यवहार में लाया जा सकता था; लेकिन गालिव ने दोनों वातों की आवश्यकता न समझी। अर्थात् उनका आर्ट परम्परागत ढंग का है।

'ग़ालिब' का आर्ट परम्परा-पालक सही, किन्तु अपनी सीमाओं के भीतर अपनी-आप मिसाल है। 'मीर' के आर्ट में गहराई है, और शायद जहाँ तक केवल गहराई का सम्बन्ध है, कोई दूसरा कि 'मीर' से आगे नहीं बढ़ सका है। 'ग़ालिब' के आर्ट में वह गहराई नहीं, उसमें फैलाव है, विविधता है; ऐसी कुशादगी, जिसका 'मीर' को शायद कभी गुमान भी नथा। यों कहने को तो 'मीर' के मोटे दीवानों में हर प्रकार के शेर मिलते हैं, देखने में विविधता है, कुशादगी है, लेकिन 'मीर' की सफल पंक्तियों से साफ पता चलता है कि 'मीर' की दुनिया सीमित ढंग की है, जिसमें अथाह गहराई है, लेकिन फैलाव कुछ अधिक नहीं। यही फैलाव 'ग़ालिब' के आर्ट की बड़ी खूबी है। 'ग़ालिब' की विचार-परिधि का फैलाव बहुत अधिक है; इस जाल में सभी कुछ सिमट आया है। इसलिए उसमें वह संकीणंता नहीं, जो 'मीर' के शेरों में मिलती है। 'ग़ालिब' एक ओर कहते हैं:

<sup>9.</sup> उदूँ-काव्य का वह रूप, जिसमें प्रत्येक छन्द में छह-छह मिसरे होते हैं; २. उदूँ-काव्य का वह रूप, जिसके हर बन्द में पाँच मिसरे होते हैं, ३. मुसल्लस के प्रत्येक बन्द में तीन मिसरे होते हैं, ४. शौक के अनुपात में, ५. वरतन, पात, योग्यता; ६. संकीण डमरू-मध्य, ७. फैलाव, कुशादगी।

घौल घप्पा उस सरापा नाज का सेवा नहीं हम ही कर बैठे थे 'गालिब' पेशदस्ती एक दिन

और दूसरी ओर यह उच्चघोष करते हैं:

दिले हर क्तरा है साज़े प्रनल बहु + हम उसके हैं हमारा पूछना क्या अर्थात् 'गालिव' का आर्ट अपनी गुंजाइशों की जानकारी रखता है, और उन गुंजाइशों को प्रकट भी कर सकता है।

इस उसअत (प्रशस्तता) पर जोर देने का यह मतलब नहीं कि इसमें गहराई नहीं, और यह मतलब भी नहीं कि यह आर्ट सतही ढंग का है। 'गालिब' कहते हैं:

> हुस्ने <sup>०</sup>-फ़रोगे <sup>६</sup>-शमए-सोखन<sup>७</sup> दूर है 'असद' पहले दिले गुदाखता<sup>८</sup> पैदा करे कोई

अर्थात् वह इस तथ्य से अवगत थे कि आर्द्र हृदय के विना साहित्य-रूपी शम्मा के सौन्दर्य में चमक सम्भव नहीं। 'मीर' के आर्ट में जो गहराई है वह इसी आर्द्र हृदय की देन है; और इसी पिघले हुए दिल की देन 'गृलिब' के आर्ट में भी मौजूद है, और वही इस आर्ट की गहराई का कारण है। दो-चार मिसालों से यह बात स्पष्ट हो जायगी:

> रही न ताकृते गुप,तार शोर अगर हो भी तो किस उमीद प कहिए कि मुद्दआ ° क्या है

× × × ×

मुनहसर । मरने प हो जिसकी उम्मीद 🕂 नाउम्मीवी उसकी देखा चाहिए

कोई उम्मीव बर<sup>१२</sup> नहीं आती + कोई सूरत नज़र नहीं आती मौत का एक दिन मो-ऐ<sup>९3</sup>-अन है + नींद क्यों रात-भर नहीं ग्राती आगे ग्राती थी हाले-दिल प हुँसी + अब किसी बात पर नहीं ग्राती

> > × × ×

फहते हैं जीते हैं उम्मीद प लोग + हमें जीने की भी उम्मीद नहीं ये उदाहरण विना किसी विशिष्टता के प्रस्तुत किये गये हैं। इनसे 'गालिब' के आर्ट की गहराई का अनुमान करना सम्भव है।

कवि अपने समय में बौद्धिकता के सबसे ऊँचे स्थान पर होता है, ऐसे ऊँचे स्थान पर, जहाँ दूसरे लोग नहीं पहुँच सकते हैं। इस ऊँचे स्थान से वह आगे-पीछे, बुलन्दी-पस्ती का जायजा

१. नखिशख, आद्योपान्त; २. हाव-भाव, विलास-चेष्टा, गर्व; ३. काम, धर्म; ४. पहल, आगे हाथ वढ़ाना; ५. सौन्दर्य, ६. चमक, ७. साहित्य, ८. आर्द्र-हृदय, पिघला हुआ दिल; ६. वार्त्तालाप, बोलना; १०. अभिप्राय, ११. निर्भर, १२. फलान्वित होना, पूरा होना; १३. निश्चित, निर्धारित; १४. एक प्रकार का लाल फूल, जिसमें हल्को सुगन्ध होती हैं १५. गुलाब का फूल, १६. प्रकट, स्पष्ट; १७. छिपा हुआ।

लता है। जो चीजें वह देखता है उनसे प्रभावित होता है, और उनसे प्रभावित होने में उसके व्यक्तित्व की झलक नजर आती है; फिर वह उन्हों प्रभावों को अपने आर्ट की सहायता से एक चिरन्तन रूप प्रदान करता है। उसका हृदय भावुक होता है; उसकी आँखें दूरदर्शी तथा सूक्ष्मदर्शी होती हैं। वह सतही चीजों के अतिरिक्त उन चीजों को भी देख लेता है, जो वाह्य रूप से दिखाई नहीं देतीं, लेकिन वे अपने गुप्त स्थानों से, अपने छिपे हुए कोनों से, जीवन और जीवित वस्तुओं पर अपना प्रभाव डालती हैं, और उन्हें किसी विशिष्ट रूप में परिणत करती हैं या किसी खास रंग में रंग देती हैं। 'गालिव' अपने समय में बौद्धिकता के इसी उच्च स्थान पर थे और उसी जगह से जिन्दगी, माहौल, आँखों के सामने की तथा आये दिन होनेवाली चीजों को देखते थे। लेकिन, अपनी भाव-प्रवणता का प्रदर्शन करने के लिए उन्हें एक साँचा मिला, यानी गजल और वह भी दोषयुक्त। इसलिए वह इतनी उदात्त व महान् कृतियाँ प्रस्तुत न कर सके, जो उनके गौरव के उपयुक्त होतीं।

गजल की एक तृटि, या विशेषता कहिए, यह भी है कि इसमें अनुभव बहुत साधारण रूप में अपनी विशेषताओं से विलग होकर प्रकट होते हैं। वे विशेषताएँ, जो किव के माहौल और उसके व्यक्तित्व से सम्बन्धित हैं, नष्ट हो जाती हैं, और उसके अनुभव ऐसे साधारण और अनिश्चित रूप में दीख पड़ने लगते हैं कि उनकी वैयक्तिक शान, उनका अनोखापन शेष नहीं रह जाता। गजल की इस कमी के वावजूद 'गालिव' अपनी वैयक्तिक शान कायम रखते हैं। उनके आर्ट में एक अनोखापन है, जो और कहीं नहीं मिलता। वह फारसीनुमा शेर लिखें या सीधे-सादे शब्दों में अपने आवेगों, विचारों को व्यक्त करें, हर भेष में 'गालिव' का अन्दाज साफ दिखाई देता है। वह भेष फारसी हो:

\*1 हवाए-सैरे-गुल म्राईनए-वे मेहरिए कातिल तमाशाए-ब-ख्रूँ ग़लतीदने सद दिल पसन्द आया

या सीघा-सादा हिन्दी-परिघान हो :

जान वी दी हुई उसी की थी + हक तो यह है कि हक अदा न हुआ

सारांश यह कि वह किसी भेष में क्यों न हों, हमेशा अपने कद के अन्दाज से पहचाने जाते हैं:

\* व हर रंगे की खुवाही जामा मीपोश मन अन्दाजे कदत रामी शनासम

'गालिव' का एक विशिष्ट व्यक्तित्व था । उसमें एक आत्मसम्मान था, एक शान थी, एक

<sup>\*1</sup> उस कातिल का फलों की सैर को जाना उसकी निष्ठुरता का प्रमाण है; उसकी यह इच्छा हुई है कि सैकड़ों के दिलों को खून में लयपय होते हुए देखे।

<sup>\*</sup> तुम चाहे जिस तरह का भी कपड़ा पहनो, मैं तुम्हारे कद का अन्दाजा कर लूँगा, इसे पहचान लूँगा।

रीति-भद्रता थी, जिसे वह कभी न छोड़ते थे। "हम अपनी क्जा (ढंग) क्यों छोड़ें?" वह कहते हैं। जनके व्यक्तित्व में उलझाव था और गहराई भी; और फिर एक प्रकार की शोखी भी और गम्भीरता भी। वह हँसते भी थे और हँसाते भी थे, और फिर क्लाने की भी क्षमता रखते थे। उनकी तबीयत में गजब का उभार था; अजीब जोश था। एक शेर है:

# जला है जिस्म<sup>9</sup> जहाँ दिल भी जल गया होगा कुरैदते हो जो अब ख़ाक जुस्तजू<sup>२</sup> क्या है

शरीर जल जाय, दिल भी जलकर राख हो जाय, लेकिन 'गा़लिब' की आवाज में एक जोर है, एक कड़क है, जिससे मालूम होता है कि शरीर और हृदय के जलने पर भी उनकी आध्यात्मिक शक्ति अपनी जगह पर स्थिर है, विलक जलने के बाद उसमें एक नई जान पड़ गई है, और यह जान और जानदारी 'गा़लिब' के आर्ट की प्रमुख विशेषताएँ हैं।

'ग़ालिब' के आरं की असल महान् कृति यह है कि उसने गजल, विशेषतः अकेले शेर की संकीणंता को प्रशस्तता में परिणत करने का सफल प्रयास किया। दो मिसरों की क्या बिसात है, उसमें गुंजाइश बहुत कम है। किसी चीज का पूरे तौर पर बयान करना असम्भव नहीं तो कठिन जरूर है। 'ग़ालिब' ने इस मुश्किल को आसान करने में दूसरे किवयों की तुलना में अधिक सफलता प्राप्त की है। 'ग़ालिब' का कयन है कि हर काम का आसान होना कठिन होता है। उसी तरह एक शेर का नज्म बन जाना कठिन ही नहीं, असम्भव-सा है। किन्तु सच तो यह है कि आदमी को इन्सान होना मुयस्सर हो या न हो, 'ग़ालिब' के शेरों को नज़्मयत<sup>3</sup> मुयस्सर है।

'ग़ालिब' इस बात की कोशिश करते हैं कि एक शेर में विभिन्न विचार व जज़बात या एक ही खयाल एक ही जज़बात के विभिन्न पहलुओं को समेट लाएँ। इस उद्देश्य में समप्र रूप से तो सफलता सम्भव नहीं, लेकिन वह एक युक्ति लगाते हैं, जिससे मृश्किल आसान हो जाती है। कई खयाल तो पूरी तरह एक थेर में पदबद्ध हो नहीं सकते, किन्तु 'ग़ालिब' एक बात का कुछ इस तरह बयान करते हैं कि दूसरी बातों की ओर ध्यान जा पड़ता है और शेर पढ़कर बुद्धि इन दूसरी बातों की खोज में लग जाती है; मानों विचार-वैविध्य का द्वार खुल जाता है और 'ग़ालिब' का शेर उस दरवाजे की कुंजी है। यदि आप नदी के किनारे खड़े होकर नदी का दृश्य देखें तो सम्भव है कि नदी की सतह पर आपको पूर्ण शान्ति नजर आये। फिर पत्थर का एक दुकड़ा उठा-कर फ़्रेंक मारिए तो पानी की सतह पर एक लहर उठेगी। यह लहर दूसरी लहरों को उकसायेगी। लहरों का दायरा बढ़ता जायगा। एक भवर की-सी दशा दीख पड़ेगी और ये लहरें फैलते-फैलते नजरों से गायब हो जायेंगी। 'ग़ालिब' के शेर कल्पना-सागर में इसी प्रकार की लहरें उठाते हैं:

मुनहसर<sup>४</sup> मरने प हो जिसकी उमीद नाउमीदी उसकी देखा चाहिए

१. शरीर, २. खोज, ३. काव्यात्मकता, ४. निर्भर, ।

'गालिब' का एक शेर है:

# नहीं ज़रीअए राहत जराहते र-पैकां वह ज़ढ़ मे-तेग है जिसको कि दिलकुशा कहिए

में गजल और गजल के शेरों को तीर का घाव कहता हूँ और इसीलिए मैं उसमें वह आराम नहीं पाता, जो तबीयत ढूँढती है और जो नज़मों में मिलता है। लेकिन 'ग़ालिब' के शेरों में तलवार के घाव का आनन्द मिलता है। अर्थात् 'ग़ालिब' के आर्ट का कमाल यह है कि वह तीर के घाव को तलवार के घाव की तरह दिलकुशा बना सकता 3 है।

(३) 'गालिव' और 'सौदा' की मार्मिकता और अर्थगिर्भिता 'मोमिन' में भी मौजूद है। 'मोमिन' भी महान् और उदात्त विचारों को शेर की परिधि में लाते हैं, और अक्सर उनकी कल्पना की उड़ान इतनी ऊँची होती है कि विषय-वस्तु उल्का की तरह गायव हो जाती है। उनके विचारों की मार्मिकता तो सर्वविदित एवं विख्यात है, इसलिए वे 'गालिब' के साझीदार हैं, विल्क प्रमुख साझीदार हैं:

# कुरंए ६-ख़ाक है गरिश में तिपश से मेरी मैं वह मजनूर हैं कि ज़िन्दा में भी आज़ाद रहा

वह कहते हैं कि जमीन की गर्दिश का कारण संसार का कोई नियम नहीं; यह गर्दिश किव के दिल की तड़प की वजह से है। धरती के चक्कर खाने के कारण कारागार भी चक्कर खा रहा है। तो फिर उसे कारागार में बन्दी करके रखने से क्या लाभ हो सकता है। दिल की तड़प ने उसे चिरन्तन स्वतन्त्रता प्रदान कर दी है। विचार की मार्मिकता स्पष्ट है; किन्तु विचारों की मार्मिकता किसी किव के विचारों की चरम सीमा नहीं हो सकती। 'मोमिन' में यह दोध है कि वह विचारों की मार्मिकता तथा अर्थगिता को कभी-कभी असल किवता समझने लगते हैं। विचारों की मार्मिकता और किवता दोनों पर्यायवाची शब्द नहीं। 'मोमिन' का परिश्रम, अर्थगिभंता में उनकी तल्लीनता, उनकी कल्पना की उड़ान—ये सारी बार्ते प्रशंसनीय अवश्य हैं, लेकिन उनके शेरों में अक्सर तासीर नहीं होती। इसलिए दिल वो दिमाग को कुछ मजा नहीं मिलता है:

बचाऊँ आबला<sup>१</sup>-पाई<sup>१२</sup> को क्योंकर खारे<sup>१3</sup> माही<sup>१४</sup> से कि बाहम<sup>१५</sup> अशं<sup>१६</sup> से फिसला है यारब<sup>१७</sup> पाँव दिक्कत<sup>१८</sup> का सारिक्षे<sup>९९</sup> एतराफ्<sup>२०</sup> इन्ज्<sup>२१</sup> ने अल्मास<sup>२२</sup>-रेज़ी की. जिगर सद<sup>२3</sup> पारः<sup>२४</sup> है ग्रन्वेशए<sup>२५</sup>-खूँगश्ता-ताकृत का

१. साधन, २. घान, जब्म; ३. तीर, ४. तलवार, ५. हृदय को प्रफुल्लित करनेवाला, ६-७. भूमण्डल, ८. चक्कर, ९. तह्म, १०. पागल, ११-१२. पाँच में छाले पड़ना, १३. काँटा, १४. मछली (जिसपर धरती स्थित है), १५. एक-दूसरे के साथ-साथ; १६. आकाश, १७. हे भगवन, १८. झंझट, कठिनाई; १६. आँसू, २०. स्त्रीकार करना, २१. दीनता, २२. वज्ज-वर्षण, २३. सौ, २४. टुकड़ा, २५. मृतशक्ति का ध्यान।

न यह दस्ते शुनूं है और न वह जेवे अनूं-केशां कि है दस्ते मिज़ा कि से चाक पर्वा चश्मे हैरत का न दे तेगे ज़वां क्यों कर शिकस्ते रंग के ताने कि सफ़हाए "-िख़रवी पर हमला दे है फौजे खिजासत का न पूछो गिमए दे सौके सना कि सा की वातिश कि आ कि शिकरत का वना जाता है दस्ते-इज्ज़ शोला असमए दे-फ़िकरत का

हर शर 'मोमिन' की अर्थगिर्मता और मार्मिकता का नमूना है। जैसे पहले शेर में 'मोमिन' का उद्देश्य ईश्वर की महिमा का गुणगान करना है। किन्तु ईश्वर-वन्दना आसान काम नहीं। यह रास्ता कुछ सुगम नहीं। 'मोमिन' इसी कठिनाई का वयान करते हैं। ईश्वर-स्तुति की फिक में इनकी बुद्धि ने बहुत कुछ दौड़-धूप की, यहाँ तक कि पाँव में छाले पड़ गये, लेकिन उद्देश्य-सिद्धि में सफलता कहाँ! अन्त में साहस ने उड़ने के लिए पर फैलाये और दोनों मिलकर एक साथ अर्श तक पहुँचे। किन्तु रास्ते की कठिनाइयों के कारण पाँव स्थिर न रह सके, और फिसले तो ऐसे फिसले कि जाकर पाताल में रुके। लेकिन यहाँ एक दूसरी कठिनाई और दिक्कत का सामना हुआ। अब अपने पाँव के छालों को जमीन की मछली के काँटों से बचायें तो किस तरह ? दूसरे शेरों में भी इसी प्रकार का शिल्प-सौष्ठव है। लेकिन 'मोमिन' की प्रशंसा के साथ-साथ यह भी कहना पड़ता है कि इन शेरों में तासीर नाम को भी नहीं।

मैंने कहा है कि विचारों में मार्मिकता और किवता दोनों पर्यायवाची शब्द नहीं। यदि कोई किव मार्मिकता को किवता समझने लगे तो उसकी किवता का महत्त्व विनष्ट नहीं होगा, तो घट अवश्य जायगा। किन्तु उदूँ-किवता में मार्मिकता और अर्थगिर्भिता अर्थात् वौद्धिक तत्त्व की कमी रही है। इसका अधिक-से-अधिक भाग सामने पड़े हुए, सस्ते विचारों से भरा-पड़ा है। इसके अतिरिक्त यह बात भी है कि किवता को जज़बात की अभिव्यक्ति के लिए एक यन्त्र-मात्र समझा गया है। और, यह गलतफहमी केवल प्राच्य देशों तक ही सीमित नहीं है; पश्चिमी देश भी दीर्घ काल तक इसका शिकार रहे हैं; और यह इसलिए कि किवता को महज मनोविनोद का साधन समझा गया है। किवता महज मनोविनोद का साधन नहीं। इसमें मनुष्य अपनी सर्वोत्कृष्ट मानसिक योग्यताओं से काम लेता और ले सकता है। किवता तुकबन्दी नहीं, लेकिन अधिक-से-अधिक उदूँ गजलों में तुकबन्दी के सिवा और कुछ भी नहीं। गृनीमत है कि गृालिव और 'मोमिन' इस तथ्य को जानते थे और वे अपने शेरों में अपनी सर्वोत्कृष्ट मानसिक योग्यताओं से काम लेते थे। इसलिए 'गृालिव' से भी कुछ अधिक 'मोमिन' के शेर केवल हमारे जज़बात को ही नहीं भड़काते, बल्क हमें कुछ सोच-विचार करने के लिए भी आमन्त्रित करते हैं। 'मोमिन' के सीधे-सादे शेरों में भी सोच-विचार करने की प्रेरणा मौजूद है:

१. हाथ, २. उन्माद, ३. परिधान, ४. सतत उन्माद-प्रस्त व्यक्ति, ५. आँख की बरौनी, ६. परिष्कृत, ७. आँख, ८. आध्वर्य, विस्मयावस्था; ९. टूटना, भंग होना; १०. सेना की पंक्तिया, ११. बुद्धि, १२. आक्रमण, १३. लज्जाशीलता, १४. लालसा की तीव्रता, १४. प्रशंसा, १६. आग जलाना, १७. ज्वाला, १८. विचार-प्रदीप।

सब<sup>9</sup> वहशत<sup>3</sup>-असर न हो जाए + कहीं से हरा<sup>3</sup> भी घर न हो जाए तुम मेरे पास होते हो गोया + जब कोई दूसरा नहीं होता

× × × × × × × × чः उच्चे ४-इम्तहाने-जजवे-दिल कैसा निकल आया

पः उच्चे <sup>ह</sup>-इम्तहाने-जज़बे-दिल<sup>५</sup> कैसा निकल आया हम इल्ज़ाम<sup>६</sup> उसको देते थे क्**सूर अपना निकल आया** 

र है जो के एवज़<sup>9</sup> हर रग वो पै में सारी<sup>92</sup> वार:<sup>93</sup>-गर हम नहीं होने के जो दर्मा<sup>98</sup> होगा

इस तरह की मिसालें 'मोमिन' की रचनाओं में बहुत मिलती हैं। यह वात स्पष्टतया विदित है कि यहाँ विचार-मार्मिकता या अर्थगिभिता असल उद्देश्य नहीं। साथ-ही-साथ ये शेर मन को अपनी ओर खींच लाते हैं। इसलिए जो मानसिक आनन्द इन शेरों से मिलता है, वह प्रायः उद्दें के शेरों से नहीं मिलता।

जो कुछ भी हो, जहाँ 'मोमिन' अर्थगर्भिता उत्पन्न करने के लिए परिश्रम करते हैं, वहाँ नई-नई तरकी वें भ भी गढ़ते हैं और अक्सर ये तरकी वें हृदयंगम हो जाती हैं; लेकिन कभी-कभी ये उद्दें के सरल समतल प्रवाह में गिरह भी डाल देती हैं। किन्तु ऐसा कम होता है। साधारणतः ये बन्दिशें अपने आकर्षण और मौलिकता के कारण रचना-सौन्दर्य में वृद्धि करती हैं। हाँ, कभी यह भी होता है कि जिस तरह 'मोमिन' कभी-कभी अपनी विचार-मार्मिकता के फेर में कविता से हाथ घो बैठते हैं, उसी प्रकार वे कभी-कभी अपनी रचनात्मक शक्ति का प्रदर्शन करने के लिए नई-नई पद-योजनाओं का आविष्कार करते हैं। यदि किसी कवि के विचार अनीसे हैं, यदि उसके अनुभवों में मौलिकता है, तो वह अविच्छिन्न रूप से नई-नई बन्दिशों का आविष्कार करता है। लेकिन, अक्सर उर्दू के कवि इस तथ्य को भूल जाते हैं और वे यह भी भूल जाते हैं कि शब्द कितने ही अनोखे क्यों न हों, रूपक कितने ही दुलंभ क्यों न हों, यदि उनका प्रयोग केवल उनके सौन्दर्य-प्रदर्शन के निमित्त हो तो वे प्रशंसनीय नहीं हो सकते । 'मोमिन' ने बहुत बार ऐसी भूलें की हैं। 'खुमोशी-असर', 'अजल-चारा', 'जराहत-जार', 'अश्के-वाजूना-असर', 'वेगाना-आशना' इत्यादि इस प्रकार की बहत-सी पद-योजनाओं का प्रयोग करते हैं। और यद्यपि वह कभी-कभी बहक जाते हैं, फिर भी साधारणतः ये तरकी बें शेरों में बड़ी सुन्दरता के साथ अपने-अपने स्थानों पर जम जाती हैं, और किसी विचार या अनभव को व्यक्त करने में लाभदायक सिद्ध होती हैं। इनमें लालित्य भी होता है, और इनकी वजह से विषय संक्षेप में और ओजपूर्ण ढंग से पदबद्ध हो जाता है।

<sup>9.</sup> धैयं, २. विक्षिप्तता का प्रभाव उत्पन्न करनेवाला, ३. जंगल, मरुस्थल; ४. बड्राना, ४. चित्ताकर्षण, ६. दोष, ७. पददलित, रौंदा हुआ; ५. ठहराव, ९ टिकाव; १९. कृपा, ११. बदले में, १२. संचालित, १३. दवा करनेवाला, १४. चिकित्सा, इलाज; १४, बनावट, रचना, शब्द-संगठन ।

'मोमिन' के काव्य की दुनिया भी सीमित है। 'गालिब' वो 'सौदा' की दुनिया की तरह विस्तुत व प्रशस्त नहीं; और वे इस छोटी-सी दुनिया से कभी बाहर निकलना भी नहीं चाहते। इसलिए विषयों के विचार से उनके शेरों में वह विविधता नहीं, जो 'सौदा' और 'गालिव' की रचनाओं में है। लेकिन 'मोमिन' एक विशिष्ट शैली के निर्माता हैं; उनकी अपनी अलग शैली है, और वे अपने विशिष्ट रंग में अपना सानी नहीं रखते। यह ठीक है कि वे 'दर्द' और 'गालिव' की तरह सुफी मत के सिद्धान्तों को नजम नहीं करते, और यह भी सही है कि वे उच्चकोटि के धार्शनिक विचारों से परहेज करते हैं। इस वजह से उनकी कविता का क्षेत्र और संकीण हो जाता है। 'मीर' की तरह 'मोमिन' की दूनिया में भी प्रेम का शासन है। प्रेम-सम्बन्धी जजबात जो उनके शेरों में मिलते हैं, वे वही हैं जो उनके दिल पर गुज़रे हैं; क्वतिम आवेगों से उन्हें परहेज है। जिस प्रेम का जिक्र वे करते हैं, वह आध्यारिमक प्रेम नहीं, ऐहिक प्रेम है, वही प्रेम, जिसकी उन्हें जान-कारी थी। इसलिए उनके सारे जज्वात व भावावेश आन्तरिक हैं। यह प्रेम वही है, जो आम तौर से उर्दु गजलों में मिलता है। इसके करिश्मे भी वही हैं। मिलन, विरह, अश्रुपात, उन्माद, करुण ऋन्दन तथा आहें इत्यादि-इन्हीं वातों का विभिन्न रूपों में वर्णन 'मोमिन' की गजलों में भी है, और यह भी स्पष्टतया विदित है कि ये जजवात कुछ नये नहीं। सारे गुजलगो कवि इन्हीं विषयों का सहारा लेते हैं; भेद केवल इतना है कि 'मोमिन' इनपर महज रीत्यनुसार विचार-विमर्श नहीं करते । उनका हृदय इन भावावेशों से परिचित था । उनकी गजलों में केवल तुकवन्दी नहीं, सत्य व वास्तविकता का सीन्दर्य है।

'मोमिन' के प्रेम की विशेषता उनके शेरों में स्पष्ट है। 'मोमिन' किसी पर्दानशीन के प्रेम-पाश में फँसे हुए थे। मिलन-विरह का संघर्ष, आशा-निराशा का चित्रण प्रत्येक स्थान पर है। उनके जज़बात वास्तविक हैं, वे हृद्गत अनुभूतियों का वर्णन करते हैं। इसलिए उनके वर्णनों में प्राञ्जलता और माधुर्य है; कहीं ग्राम्यता तथा अश्लीलता का पता नहीं। जैसे—

सब वहशत - असर न हो जाए + कहीं सेहरा मी घर न हो जाए रक्के पैगाम है एनां करो - विल + नामाबर राहबर न हो जाए इक्के - पर्वा - नशीं में मरते हैं + जिन्वगी पर्वा - बर न हो जाए मेरी तगईरे - रंग को नत पूछ + तुझको अपनी नज़र न हो जाए ऐ दिल आहिस्ता आहे - ताब - निकार न देख दुकड़े जिगर न हो जाए

इन शेरों में तासीर है। ये सुनते ही दिमाग पर असर और दिल में घर करते हैं, कारण कि इनमें असिलयत है; तदुपरान्त वर्णन-शैली हृदयग्राही है। सुन्दर विचारों तथा आवेगों को हसीन शब्दों तथा शब्द-संगठनों द्वारा व्यक्त किया गया है। जज़बात तो वही हैं, जो सारे उदूँ-कवियों में मिलते हैं; लेकिन इनका वयान यहाँ पर 'मोमिन' के विशिष्ट ढंग से हुआ है, जिसकी वजह से उनकी

१. उन्मादकारी, २. जंगल, मरुस्थल; ३. स्पर्धा, ४. संदेश, ४. दिल की लगाम खींचने-वाला, ६. पत्रवाहक, ७. पथ-प्रदर्शक, ५ परदे के भीतर रहनेवाली का प्रेम, ६. पर्दा फाड़नेवाला, १०. रंग वदलना, ११. हिम्मत तोड़ देनेवाली बाह ।

सुन्दरता बढ़ जाती है। और, इस आकर्षक शैली के साथ-साथ प्रत्येक शेर लयदारी से भरा हुआ है।

#### एक गजल है:

मुझ प तूकां विद्याए लोगों ने + मुप्त बैठे विद्याए लोगों ने कर विए अपने आने जाने के + ति करे जाय-जाय लोगों ने वस्त की बात कब बन आई थी + दिल से दफ्तर वाए लोगों ने बात अपनी वहाँ न जमने दी + अपने नक्शे जमाए लोगों ने सुनके उड़ती सी अपनी चाहत की + दोनों के होश उड़ाए लोगों ने सौर ही कुछ पढ़ा दिया उसकी + दुश्मनों के पढ़ाए लोगों ने बिन कहे राजहाय पिनहानी + उसे क्यों कर सुनाए लोगों ने क्या तमाशा है जो न देखे थे + यह तमाशे दिखाए लोगों ने कर दिया भीमिन उस सनम को ख़फ़ा कि न व्या किया हाय-हाय लोगों ने

गजल मुसलसल ै है और सीधी-सादी, वास्तिविकता से भरपूर। यहाँ तुकवन्दी नहीं, रस्मी वातों का बयान नहीं, अपने ऊपर घटी हुई घटना है, अपनी प्रियतमा के रुष्ट होने की कहानी है; बना-वटी विचार व घटनाएँ नहीं। 'मोमिन' के शेरों में यही वास्तिविकता है, जो दूसरे कियों में कम मिलती है, और यदि मिलती भी है तो भद्दापन व वाजारूपन लिये हुए। 'मोमिन' के शेरों में यह दोष नहीं:

वः जो हममें तुममें क्रार<sup>१२</sup> या तुम्हें याव हो किन याद हो वही यानी वादा निवाह का तुम्हें याद हो किन याद हो वः जो जुत्कृ<sup>९3</sup> मुझ प थे पेश्तर वः करम कि था मेरे हाल पर

मुझे सब हैं याद ज्रा-ज्रा तुम्हें याद हो कि न याद हो बः नए गिले वः शिकायतं वः मज्-मज् की हिकायते प

वः हरएक बात प रूठना तुम्हें याद हो कि न याद हो कभी बैठे सबमें जो रूबरू<sup>१६</sup> तो इशारतों <sup>१७</sup> ही से गुप्तगू<sup>१८</sup>

वः बयान शौक का बरमला<sup>१९</sup> तुम्हें याद हो कि न याद हो हए इत्तफाक<sup>२९</sup> से गर बहम<sup>२९</sup> तो वफा<sup>२२</sup> जताने को दम<sup>२3</sup>-ब-दम,

गिलए-मलामते-अक्ठबा<sup>२४</sup> तुम्हें याद हो कि न याद हो कमी हममें तुममें भी चाह थी कभी हमसे तुमसे भी राह थी कमी हम भी तुम भी थे ब्राश्ना<sup>२०</sup> तुम्हें याद हो कि न याद हो

१. तूफान, २. वर्णन, ३. मिलन, ४. विस्तृत वर्णन, ५. रंग जमाना, धाक बैठाना, ६. प्रेम, ७. रहस्य, ८. गुप्त, ९. प्रियतमा, १०. रुष्ट, ११. प्रु'खलाबद्ध, लगातारः, १२. प्रतिज्ञा, १३. कृपा, १४. जिकायतें, १५. कहानियौ, १६. आमने-सामने, १७. संकेतों, १८. वातचीत, १९. खुल्लमखुल्ला, २०. अचानक, संयोगवशः २१. एक साथ, २२. सच्चा प्रेम, २३. क्षण-प्रतिक्षण, २४. मिल, २५. मिलन ।

वः विगड़ना वस्त को रात का वः न मानना किसी बात का वः नहीं-नहीं को हर स्नान स्ववा तुम्हें याद हो कि न याद हो जिसे स्नाप गिनते थे स्नाश्ना, जिसे आप कहते थे वा वका मैं वहीं हूँ 'मोमने' मुबतला तुम्हें याद हो कि न याद हो

शायद इस गजल की वास्तविकता के विषय में कुछ कहने की ज़रूरत नहीं, प्रत्येक शब्द से इसकी असलियत प्रमाणित होती है। ब्योरों के विवेचन से साफ जान पड़ता है कि सच्ची घटनाओं की ओर संकेत किया गया है, कोई किल्पत कहानी नहीं है:

कभी बैठे सबमें जो रूबरू<sup>4</sup> तो इशारतों हो से गुप तगू<sup>9</sup> वः बयान शौक का बरमला तुम्हें याद हो कि न याद हो हुए इत्तफाक से गर बहम <sup>9</sup> तो दफा <sup>9</sup> जताने को दमबदम <sup>9 २</sup> गिलए-मनामते <sup>9 3</sup>-ग्रकोबा <sup>9 ४</sup> तम्हें याद हो कि न याद हो

यदि इस गजल की वास्तविकता में कुछ सन्देह भी हो तो ये दो शेर उस सन्देह को दूर करने के लिए काफ़ी हैं। गजल श्रृंखलावद्ध है, लेकिन शेरों में वह सम्बन्ध एवं क्रमिकता कहाँ, जो नज़ में होती है। यह तो ख़ैर उदूँ-किवयों की आम कमी है और 'मोमिन' भी इस विषय में मजबूर हैं। जो कुछ भी हो, बड़े मज़ेदार ढंग से शिकवा-शिकायत और प्रेम निवाहने की प्रतिज्ञा की याद दिलाई जाती है। कृपा, अनुग्रह, नाज, नख़रे, ख़ास-ख़ास स्मरणीय लमहे फिर ज़िन्दा हो जाते हैं, और उस अगली रंगीन कहानी की मौजूदा रुखाई से तुलना की जाती है। अब वे सारे क़ौल-क़रार भूल गये हैं। "व: नए गिले व: शिकायतें, व: मज़े मज़े की हिकायतें" सभी कुछ हृदय-पृष्ठ से मिट गई हैं। अब तो शायद शोक-ग्रस्त 'मोमिन' का नाम भी याद नहीं है। कभी 'मोमिन' को क्रोध आता है तो अपनी बेनसीबी का रोना रोने के बदले जली-कटी सुनाने लगते हैं और गजल में वासोख़ त का रंग झलकने लगता है:

ष्रव और से लो लगाएँगे हम + जो " शम्मः तुझे जलाएँगे हम वरवाद न जायगी कदूरत के + क्या-क्या तेरी खाक उड़ाएँगे हम विगड़े तो करेंगे और से मुल्ह + तुझपर भी बुरी बनाएँगे हम दिल देके एक और लाला-क " को + हर दाग प दाग खायेंगे हम लव का तेरे दाविए " - मसी हो + मर और प प्राज्नाएँगे " हम गर तेरी तरफ को बेक्रारी " + खींचेगी तो लोट जाएँगे हम गर देखके हँस दिया हमें तो + मुँह फेर के मुसकुराएँगे हम क्या जिक्क है होंट चाटने का + कुछ और मज़ा चखाएँगे हम

<sup>9.</sup> मिलन, २. क्षण, समय; ३. भावभंगी, शोकग्रस्त, दुःख में पड़ा हुआ, ४. सगे-सम्बन्धी, ५. आमने-सामने, ६. संकेतों, ७. बातचीत, ८. खुल्लमखुल्ला, ९. संयोगवश, १०. एक साथ, ११. प्रेम में सचाई, १२. क्षण-प्रतिक्षण, १३. भत्सेना, १४. सगे-सम्बन्धी, १८. समान, १६. गन्दगी, ईर्ष्या; १७. लाला के फूल जैसा मुखड़ा, १८. मसीहा बनने का दावा, जो मुदौं को जिला दिया करते थे, १९. जाँचना, परखना, २०. अधीरता।

#### बुत-खानए निर्माहो गो तेरा घर 'मोमिन' हैं तो फिर न बाएँगे हम

देखा ! बिल्कुल वासोख्त का रंग है, लेकिन आम वासोख्तों की तरह रस्मी नोक-झोंक नहीं, किल्पत बातें नहीं। यहाँ भी असलियत है, वास्तविकता है:

#### गर तेरी तरफ़ को बेक्रारी + खींचेगी तो लोट जाएँ गे हम

इस शेर में बड़ी ही सूक्ष्म वास्तिविकता है। यों 'मोमिन' कहते तो हैं कि अब और किसी से ली लगायेंगे, किसी और लाला-रू को दिल देके हर दाग प दाग खायेंगे; और यदि कहीं देखके उसने हँस दिया तो वह मुँह फेर के मुस्कुरायेंगे, और इस निर्णय में निश्चयात्मकता-सी जान पड़ती है। अन्तिम पंक्ति में—

"बुत-खानए-चीं हो ग-तेरा घर — 'मोमिन' हैं तो फिर न आयेंगे हम" — यह सब सही, लेकिन 'मोमिन' को यह भी स्वीकार है कि अधीरता उसकी ओर खींचेगी। यों कहने को तो वह कहते हैं कि यदि ऐसा हुआ तो वह लोट जायेंगे। लेकिन यह बात-ही-बात है। इस शेर से अचेतन रूप में यह बात प्रमाणित होती है कि 'मोमिन' लाख रुट हों और रोप प्रकट करें, वह अब भी उसी के लिए अधीर हैं और उसी के लिए अधीर रहेंगे। जितने ही ज़ोर-शोर से वह विलग होने की प्रतिज्ञा करते हैं, जितना ही अधिक क्रोध और कठोरता दिखलाते हैं, उतना ही उनके दिल का भेद खुल जाता है, और वह अपनी प्रतिज्ञा के बावजूद उस बुत-खानए-चीन में जायेंगे, सैंकड़ों बार जायेंगे।

इन तीनों गजलों से 'मोमिन' की प्रेम-गाथा के कुछ महत्त्वपूर्ण तथा सूक्ष्म पहलुओं पर रोशनी पड़ती है। ये तीनों गजलें अपना अलग-अलग रंग रखती हैं; लेकिन फिर भी तीनों 'मोमिन' के खास रंग में हैं। सभी में लयदारी भी है, मगर अलग-अलग विशेषता लिये हुए, जिससे मालूम होता है कि लयदारी के विचार से 'मोमिन' की गजलों में काफी विभिन्नता है, और इसमें 'मोमिन' अपने समकालीन कवियों से किसी सुरत से कम नहीं हैं:

नाविक<sup>2</sup>-ग्रम्बाज् जिछर दी दए<sup>3</sup> जाना होंगे

नीम<sup>8</sup>-बिस्मिल कई होंगे कई वेजाँ<sup>4</sup> होंगे
तू कहाँ जायगी कुछ अपना ठिकाना कर ले
हम तो कल ख्वावे<sup>8</sup>-अदम में शबे<sup>®</sup> हिजराँ<sup>2</sup> होंगे
करके जब्मी मुझे नादिम<sup>9</sup> हों यह मुम्किन ही नहीं
गर वः होंगे भी तो वेवक्त पशीमाँ<sup>9</sup> होंगे
सब यारव<sup>9</sup> मेंरो बहशत<sup>92</sup> का पड़ेगा कि नहीं
वारा<sup>93</sup>-फ्रमा भी कभी कृ दिये जिन्दा<sup>98</sup> होंगे

१. चीन का मन्दिर, २. तीर चलानेवाले, ३. आँखें, ४. अधमरे, ५. मरे हुए, ६. अनस्तित्व की निद्रा, परलोक में सोते हुए; ७. रात, ८. विरह, ९. श्रीमन्दा, लजाया हुआ; १०. पश्चात्ताप करता हुआ, ११. ऐ खुदा, हे भगवन्; १२. विक्षिप्तता, १३. सहायक, १४. कैंदखाना, कारागार।

फिर बहार आई यही दश्त निवर्दी होगी

फिर बहा पाँव वही ख़ारे निमुगीलां होंगे
संग अरेर हाथ बही वह हो सिर और दागे जुनू है

बह हो हम होंगे वही दश्त वो बेयाबां होंगे
उन्न सारी तो कटी इश्के-बुतां में 'मोमिन'

ग्राख़िरो वक्त में क्या ख़ाक मुसलमां होंगे।

लयदारी, जोश से भरी हुई लयदारी, हर शेर में मौजूद है; और जिस प्रकार की लयदारी दूसरी मिसालों में मौजूद है, उससे भिन्न।

शैली के विचार से 'मोमिन' की गजलों में वह असमानता नहीं, जो 'गालिव' की रचनाओं में पाई जाती है। उनके शेर विभिन्न स्तरों के अवश्य हैं—बुलन्द, मामूली, निम्न कोटि के। किन्तु भावाभिव्यक्ति के ढंग में वह स्पष्ट अन्तर नहीं, जिसका जिक 'गालिव' के प्रसंग में हुआ। विचाराभिव्यक्ति का ढंग प्रायः एक तरह का है; असमानता का कारण विचारों की बुलन्दी व पस्ती, जज़वात की असमानता व भद्दापन है। 'मोमिन' ने विभिन्न काव्य-रूपों में कविता की; लेकिन समय की प्रचलित प्रथा के अनुसार गजल पर अधिक ध्यान रहा; और इसी रूप में उन्होंने अपने सच्चे जज़वात की अभिव्यक्ति का संकल्प सफलतापूर्वंक किया। महज़ दस्तूर के मुताबिक ऐसे भावावेशों का चित्रण न किया, जिन्हें वे निजी रूप से जानते न थे। लेकिन 'मोमिन' को भी कभी किसी अकेले शेर और गजल की बुटियों का एहसास नहीं हुआ। उन्हें इसमें कभी विस्तार तथा फैलाव की आवश्यकता न मालूम हुई। 'मीर', 'सौदा' और 'गालिव' की तरह उनकी प्रतिभा के जोश ने उन्हें प्रवन्ध के साथ किते लिखने के लिए तैयार न किया। कितों की रचना तो अक्सर हुई, लेकिन वे संक्षिप्त ढंग के हुए; उनकी बिसात प्रायः दो शेरों से अधिक नहीं। हाँ, कभी जोश उभरने लगा तो श्रु खलाबद्ध गजलों की राह में जा निकले; किन्तु श्रु खलाबद्ध गजलें भी अपेक्षा-कृत कम ही दीख पड़ती हैं। 'मीर' की तरह 'मोमिन' भी अपने संकीण क्षेत्र में प्रसन्न हैं, और अपने अनुभवों के टुकड़ों को शेर के रूप में प्रकट करते हैं।

१. जंगल या रेगिस्तान में मारा-मारा फिरना, २. बबूल के करि, ३. पत्थर, ४. जन्माद, ४. मरुस्थल, ६. मरुस्थल।

# सन्दर्भ-संकत

- 9. 'ज़ौक,' के सम्बन्ध में 'फ़िराक की कुछ बातें सुनिए: -
  - (क) 'ज़ोक' की भाषा का माधुर्य और लालित्य 'मीर' को छोड़कर किसी और के यहाँ नहीं मिलता।
  - (ख) यदि 'ज़ौक़' ने हजार-डेढ़ हजार शेरों की भी उदूँ में कोई मसनवी लिखी होती तो वह लाजवाय चीज होती। इस अलिखित मसनवी के सद्गुणों की फल्पना करके दिल पर एक चोट लगती है।
  - (ग) काव्य की आत्मा जो कुछ भी हो या बहुत कुछ भी हो, कविता एक कला या आर्ट है। आर्ट का अर्थ है किसी चीज को बनाना या कुछ करना। कला के लिहाज से 'ज़ौक' की कृति भूलाई जा ही नहीं सकती।
  - (घ) 'गा़लिब' व 'मोिमन' की पंक्ति में, बिल्क 'मोिमन' से कुछ आगे, उर्दू-भाषा के अनुभवी प्रतिनिधि की हैसियत से बैठे और महत्ता की पगड़ी सिर पर रखे उस्ताद 'ज़ैक' भी नजर आ रहे हैं।
  - (ङ) बात, बात, बात और कुछ नहीं। वैयिक्तिक जज़वात वो अनुभूतियों का पता नहीं, मगर बातों में वह रवानी है कि एक बार तो सुन ही लेना पड़ता है। 'ज़ोक़' पंचायती किव है, जनमत का किव है.......'ज़ोक़' की रचनाओं से हमारे दिमाग के उस हिस्से को एक हल्की-सी प्रसन्नता, एक सुखकर तृष्ति मिलती है, ठीक उसी प्रकार की, जो आम विचारों को व्यक्त करने में असाधारण अभिव्यंजना-शक्ति के प्रदर्शन को देखकर मिलती है।
  - २. 'गा़लिब' के सम्बन्ध में बड़े विचित्त अभिमत पढ़ने को मिलते हैं। 'विजनौरी' के व्यंग्य की तिक्तता मशहूर है। मैंने 'विजनौरी' की आलोचना पर कुछ विस्तारपूर्वक 'उदू तन्कीद पर एक नजर' में लिखा है (पृष्ठ १३९—१४६) विजनौरी की आत्मा अब भी क्रियाशील है। 'नुकदे गा़लिब' से मैं कुछ उद्धरण प्रस्तुत करता हूँ, जो दिलचस्पी से खाली नहीं।
    - (क) 'गा़लिब' और 'डन' दोनों के यहाँ हमें बौद्धिकता और कल्पना या फिक़ तथा जड़्बा मिला-जुला नजर' आता है। वे दोनों ही चिन्तन को सीघे अनुभूति दे में परिणत कर देने की क्षमता रखते हैं। और चिन्तन का एहसास

१. फिक, २. एहसास।

इस तरह करते हैं जिस तरह गुलाव की खुशवू का। इस विशेषता को अँगरेजी के प्रख्यात आलोचक 'टी॰ एस॰ ईलियट' ने महान् कविता के लिए अनिवायं ठहराया है। और जब वह 'मिल्टन' की कविता पर बहस करते समय Dissociation of sensibility पर शोक प्रकट करता है तो उसका इशारा भी सम्भवत: इन्हीं दोनों प्रकार की योग्यताओं के बीच सम्मिश्रण अयवा सहकार्य के अभाव की ओर जान पड़ता है।

ऐसी कविता हमेशा उस समय सम्भव होती है जविक कवि के अनुभव का क्षेत्र वहत प्रशस्त हो, और वह एक प्रकार के अनुभव से दूसरे प्रकार के अनुभव की ओर याता कर सकता हो। जिस तरह 'डन' अपनी प्रेम-सम्बन्धी कविताओं में वाग्मिता, अध्यात्म, कानून, कालवयी साहित्य, मूर्ति-विज्ञान, पवित्र तथा कलुपित प्रेम और आधुनिक विज्ञान से लाभान्वित होता है, उसी तरह 'गालिव' भी प्रचलित विद्याओं अर्थात् नीति, दर्शन, आयुर्वेद और इस्लामी देवमाला से लाभ उठाते हैं। ये सारे स्रोत असली और सीघे निजी अनुभवों के उपरान्त हैं। 'ईलियट' के कथनानुसार मनुष्य के अनुभवों में विचिद्धन्तता, अव्यवस्या और खण्डचेतन बुद्धि पाई जाती है। कवि के अनुभव चाहे ये कितने ही विभिन्न हों, ग्रन्थावली में परिणत होते रहते हैं। ऐसे कवि को मानसिक जगत की स्वतन्त्रता प्राप्त होती है। और, वह अपने एच्छानुसार भिन्न-भिन्न विद्याओं से संगृहीत पारिभाषिक शब्दों में अपने बुनियादी अनुभवों का वयान करने की योग्यता रखता है। इससे उसको काव्य-सुष्टि में एक प्रकार की प्रशस्तता पैदा हो जाती है। और, उसकी बुद्धि की तत्परता, और संप्रह तथा उपयोग की क्षमता का भी अनुमान होता है, और आन्तरिक आकर्षण के कोने सिकूड़ने के बदले और प्रशस्त होते जाते हैं। 'ईलियट' ने कहा है कि कवि चाहे किसी के प्रेम-पाश में बन्दी हो या 'स्पिनोजा' का अध्ययन करे, और चाहे इन अनुभवों का आपस में या टाइप की मशीन और खाना पकने की खु शबू से कोई सम्बन्ध न हो, किन्तु कवि की समझ में ये सारे अनिमल, वेजोड़ अनुभव अपनी पृथक्ता स्थिर नहीं रख सकते, विलक वरावर गड्डमड्ड होते रहते हैं। 'गालिब' ने एक जगह द्रव्य की अविनश्वरता की समस्या का गजल की भाषा में इस प्रकार वयान किया है:

सब कहां कुछ लालः वो गुल में नुमायां हो गईं खाक में क्या सूरतें होंगी कि पिन्हा हो गईं

इस भाव के बहुत-से शेर हमें 'उमर ख़ैयाम' के यहाँ भी दिखाई पड़ते हैं। जीवन-शक्ति के उन्नयन की समस्या पर 'डारविन' से बहुत पहले मुसलमान

प्क लाल रंग का फूल, जिसमें हलकी-सी खुशवू होती है, २. गुलाब का फूल, ३. प्रकट,४. खिपा हुआ, गुप्त ।

विचारकों ने गौर किया था। और 'फ़ारावी', 'बुअली-सीना', 'अबुल हसन' और 'मौलाना रूम' के नाम इस प्रसंग में उल्लेखनीय हैं, यद्यपि इनके विचारों का फल वैज्ञानिक यथार्थता पर आधारित न था, तो भी इन्हें इस बात का अन्तर्वोध हो गया था कि जीवन-शक्ति स्वतः विकासोन्मुख है। रचनात्मक विकास का सबसे नवीन सिद्धान्त फ्रांसीसी दार्शनिक, 'बगंसां' ने प्रस्तुत किया है, जो बुद्धि से अधिक अन्तर्ज्ञान में विश्वास करता है। 'इक्वाल' भी इसी सिद्धान्त से प्रभावित हुए हैं। इस प्रसंग में 'ग़ालिव' ने अपनी कवि-सुलभ अन्तर्द्राध्ट का प्रदर्शन इस तरह किया है:

आराईशे - जमाल र से फ़ारिंग व नहीं हनीज हैं पेशे - नजर है झाइना दायम निकाब में (असल्व अहमद अनसारी)

२. 'गालिव' ने उदू - शायरी की क्लासिकी परम्परा का अनुसरण न करके अपनी कविता में अपने व्यक्तित्व और वैयक्तिकता पर अधिक जोर दिया है। इस विचार से उसको उर्दू का पहला रोमानी (Romantic) कवि कहना चाहिए। रूमानियत को सबसे प्रमुख और चारित्रिक विशेषता वैयवितकता का असीम एहसास है, जो पग-पग पर अपनी स्वीकृति चाहता है। इसके आधार पर 'गालिब' ने अपने अनुभवों को प्रस्तुत करते हुए उस सुसंस्कृत वर्ग के सामृहिक अनुभवों व मानकों का लेहाज नहीं किया, जो हमारे प्राचीन कवियों की नजर के सामने होते थे; और वह अपने उन्हीं अन्भवों को व्यक्त करने में लगा रहा है, जो केवल उसके अपने व्यक्तित्व से सम्बन्ध रखते थे। क्लासिसिज्म में अनुभवों का महत्त्व मुल्यों के एहसास के साथ सम्बद्ध है और रूमानियत में खुद व्यक्ति के व्यक्तित्व से । अतः 'गालिब' ने अपने को केवल उन्हीं विषयों के वयान करने में सीमित नहीं रखा, जो काव्यगत परम्परा के भण्डार में प्रमाणित और टकसाली समझे जा चुके थे। उसने सबके जाने-पहचाने और आम-फहम अनुभवों को ही अभिव्यक्ति के नये-नये परिधान पहनाने पर सन्तोष नहीं किया; उसने नई और विशिष्ट बात को नये और विशिष्ट ढंग से कहने की कोशिश की है। उसने चिन्तन एवं अनुभूति के अदृश्य क्षेत्रों की खोज की है और उनकी रंग-विरंगी झलकियाँ दिखाई हैं; और यही उसकी प्राकृतिक मनो-वृत्ति की माँग थी। 'गालिब' की इस विशिष्ट गरिमा का सही अन्दाजा नापको उस समय होता है जब आप उद्दं के प्राचीन कवियों की रचनाओं को पढ़ते-पढ़ते एकदम 'गालिव' की रचना पढ़ने लगें। यहाँ कवि के अनोखे

१. शोभा, सजावट; २. सौन्दर्य, रूप-लावणय; ३. विमुक्त, फुर्सत पाये हुए; ४. अवतक, ५. सामने, आगे; ६. सदा, हमेशा; ७. पर्दा, बुर्का।

रंग, कल्पना और निराली चिन्तन-पद्धति व अनुभूति ने अनुभवों तथा अर्थ-समूहों का एक विभिन्न संसार वसा रखा है। और यह संसार विस्तृत भी है, विविधतापूर्ण और दिलचस्प भी।

[ आफ़्ताब अहमद ]

३. वात यह है कि 'गालिव' एक सामन्त-पुत्र होने के कारण सामन्त-पुग की सभी विशेषताएँ अपने अन्दर रखते हैं। यह तो स्पष्ट है कि सामन्त-यूग में प्रेम की यौन-भावना को ही सबसे अधिक महत्त्व प्राप्त था। 'किस्टोफ्र कॉडवेल' ने इस यौत-भावना को युर्जु आ-युग से संपुक्त किया है। वह उसको इसकी उपज बताता है। वह उसके निकट बुर्जुआ-सभ्यता में यौन तथा आवेगात्मक प्रेम को महत्त्व प्राप्त होता है। शाही सामन्त-युग में प्रेम की कल्पना रोमानी होती है, जिसमें जूरअत, साहस और वीरता की विशेषताएँ खास तीर पर महत्त्व रखती हैं, और आध्यारिमक काल में प्रेम की अफलातूनी कल्पना को ही लोग सब कुछ समझते हैं। 'गालिव' के प्रेम में हमें पूर्वीक्त दोनों विशेषताएँ गले मिलती हुई दीख पड़ती हैं। 'गालिव' ऐसे शाही और सामन्त-युग की पैदावार थे। लेकिन उनके समय में सभ्यता सामन्त-युग से निकलकर बुर्जु आ की विशेषताओं की परिधि में प्रवेश कर रही थी। इसलिए उनके यहाँ इस विशेषता का पता चलता है। वह यौन-भावना में विश्वास करते हैं, किन्तु यह भावना उनके यहाँ नैतिकता का स्वभाव नहीं पैदा करती। 'काँडवेल' के नजदीक यौन-प्रेम सामाजिक सम्बन्धों के अतिरिक्त और कुछ नहीं। 'गालिब' इसमें सामाजिक सम्बन्धों का ध्यान रखते हैं। माणुक को 'सम्पत्ति' समझने के बावजूद नैतिक और सामाजिक बन्धन उन्हें इस बात की आज्ञा नहीं देते कि वे प्रेम में वासना को अपना व्यवसाय बना लें। उनकी कविता इसका स्वप्न भी नहीं देख सकती। जो कुछ भी हो, 'गालिब' का प्रेम एक बड़े शिष्ट मनुष्य का प्रेम है, एक ऐसे मनुष्य का, जो अपने युग की पैदावार भी होता है। उसे ख्वाहिश-परस्ती आम सामाजिक बन्धनों से मुक्त नहीं कर सकती; बल्कि जो ऐसा व्यक्ति है कि इस प्रेम में प्रचलित नैतिक मूल्यों का भी ध्यान रखता है, जो माशूक को वासना-पूत्तिं का साधन ही नहीं समझता, बल्कि उसे समाज का एक व्यक्ति भी समझता है।

[ 'इबादत' बरेलिब ]

४. यहाँ पर इस बात की ओर इशारा कर देने में कोई आपित्त नहीं कि गजल में जीवन और समय की घटनाएँ तथा दुर्घटनाएँ सीधे ढंग से प्रवेश नहीं करतीं जिस तरह से कि वे नज्मों, इतिहास की पुस्तकों या अखबारों में रास्ता पाती रहती हैं। ये बड़ी देर में और बड़ी दूर से खास लय और रंग में गजल में प्रकट होती हैं। यही कारण है कि उदूँ में गजल का विभिष्ट स्थान है। गजल काव्य का एक रूप अवश्य है, लेकिन इसमें सन्देह नहीं कि यह काव्य-रचना का प्रमाणक है। गजल को यह विभिष्टता 'गृलिव' ने प्रदान की ! और वावजूद इसके कि 'गृलिव' न उदूँ-भाषा के अग्रगण्य लोगों में थे, न गजल के प्रवर्त्तक हो थे !

'ग़ालिव' ने गजल को सभ्यता का पद प्रदान किया, और आज हमारे अच्छे-से-अच्छे किव को भी गजल से छुटकारा नहीं। गजल अब इतनी मान्न काव्य-रूप न रह गई जितनी कि वह उदूं की तासीर और उसका भाग्य वन चुकी है। 'ग़ालिव' ने गद्य और पद्य दोनों को दिलेरी दी और आकर्षण भी दिया। गजल के भाग्य को 'ग़ालिब' ही ने निर्धारित किया; और इसको ऐसा वातावरण प्रदान किया, जहाँ उदूं की समस्त काव्यात्मक सम्भावनाओं तथा कविता को फूलने-फलने की सामग्रियां और सुविधाएँ एकत हैं।

उदूँ-किवता के विद्यार्थियों को इस बात का भान होगा कि उदूँ गजल की आत्मा के विचार से गालिव कोई बड़े महारथी न थे। उनसे पहले, खुद उनके समय में और उनके बाद भी, उनसे श्रेंष्ठतर गजल लिखनेवाले हुए हैं; लेकिन यह 'गालिव' ही की महान् कृति थी, जिसने गजल को हमारी संस्कृति और हमारी संस्कृति को गजल बना दिया। उदूँ-किवता में गजल का यह 'स्थायी अधिकार' अभिनन्दनीय समझा जाय या नहीं, आश्चर्यंजनक अवश्य है। 'गालिब' के सहारे उदूँ-किवता काफी दुगँम घाटियाँ पार करती हुई 'इक्वाल' तक पहुँची, और 'इक्वाल' ने उसे कहाँ-से-कहाँ पहुँचा दिया, इसका अन्दाजा लगाना आसान नहीं।

रशीद अहमद सिद्दीकी ।

प्र. गालिब की उदूँ और फारसी किवता की आधारभूत धारणाएँ अलग-अलग नहीं हैं; दोनों में एक दार्शनिक भंगी मिलती है, कोई गूढ़ दर्शन नहीं मिलता। यह कहना भूल है कि 'गालिब' आनन्दवाद का उपदेश देते हैं। वह न तो निराशा-वादी हैं न आशावादी। हाँ, उनके यहाँ आशा व भय, हास-विलास तथा शोक-सन्ताप, लालसा व लालसा-भंग, प्रसन्तता व अतृप्त अभिलाषा की विभिन्नता मिलती है। उन किवयों के यहाँ जो गजल को अपनी विचाराभिव्यक्ति का साधन बनाते हैं, किसी प्रकार के दर्शन की खोज करना निर्थंक है। गजल का आटं श्रुंखला व कमबद्ध रचनात्मक और सुव्यवस्थित चिन्तन के लिए मौजू नहीं है। यह इशारों की दुनिया, यह सैन-संकेत और मूक्ष्म कोमल रहस्य की बस्ती किसी स्पष्ट और दिव्य सिद्धान्त का भार-वहन नहीं कर सकती। 'गालिब' ने एक स्थान पर गजल के संकीण डमरू-मध्य का जिक्न करते हुए

अपने विचार व्यक्त करने के लिए और अधिक विस्तार की माँग की है, मगर इससे यह न समझना चाहिए कि 'गालिब' ने गजल की कला और रूप को नहीं माना; उन्होंने इसे माना और बरता भी। 'गालिव' यद्यपि इसके फार्म से सन्तुष्ट न थे, तो भी उनकी अधिकांश श्रेष्ठ रचनाएँ इसी काव्य-रूप में मिलती हैं। 'गालिब' के यहाँ दर्शन भिलता है, मगर वह उस अर्थ में दार्शनिक नहीं हैं जिस अर्थ में 'इकवाल' दार्शनिक हैं। उनके काव्य में कोई सन्देश नहीं है, जिन अर्थों में कि 'हाली' और 'अकवर' का सन्देश है। वह दार्शनिक बुद्धि रखते हैं, उनका स्वभाव आवेगों से वढकर चिन्तन की ओर ले जाता है। वह विश्लेष-णात्मक दृष्टि रखते हैं। उन्होंने उर्दू-कविता को एक बुद्धि-तत्त्व प्रदान किया। उनके चिन्तन और उनकी अभिव्यंजना का ढंग दोनों ही हमें उनकी जिन्दगी और अपनी जिन्दगी की केवल एक झलक ही नहीं दिखाते, उसके विषय में कुछ सोचने के लिए भी बाध्य करते हैं। 'गालिब' से पहले के अच्छे कवि हमें इस प्रकार सोचने पर मजबूर नहीं करते। वे जिन्दगी की चलती-फिरती तस्वीरों और जज्बात की परछाइयों में कोई लगाव नहीं ढुँढ़ते। 'मीर' जैसे महान् कवि का अध्ययन भी हमें एक गहरे नर्म आवेगात्मक प्रवाह में डुबा देता है। 'मीर' के यहाँ प्रेम ताजा और मौलिक है। उनसे परिचित होकर हम जीवन के लालित्य से परिचित होते हैं। मगर 'मीर' की कल्पना 'गालिब' की कल्पना की तरह प्रतिबिम्बित नहीं। 'मीर' के यहाँ प्रेम पर भारतीय सूफीमत की परम्परा आच्छादित है; 'गालिब' के प्रेम में समरकन्द व बोखारा, प्राचीन ईरान व हिन्दुस्तान तीनों मिल-जुल गये हैं। इस वजह से 'गालिब' की कल्पना अधिक कयामत पैदा करनेवाली है, अधिक सर्जनात्मक है...... 'गालिब' ने इश्क किया है, मगर उन्होंने जीवन के दूसरे अनुभव भी प्राप्त किये थे। 'गालिब' के यहाँ दर्द व गम भी है; मगर इस दर्द व गम से ऊपर उठने और उसपर यदा-कदा हँस लेने का जजबा भी। 'गालिब' मरीज् नहीं हैं, वह मरीज्-इश्क भी न हो सके; वह अपने प्रीतम की मृत्य पर आसू बहाते हैं, मगर उनका सारा जीवन अश्रपात करते रहने में नहीं व्यतीत होता...... 'गालिब' की कविता में मानव और साहित्य पहली बार बेसहारे के अपने गौरव के बल पर खड़े नज़र आते हैं; उन्हें किसी सहारे की आवश्यकता नहीं। इसलिए 'गालिब' का अध्ययन हनारे अन्दर एक दृष्टि-विस्तार पैदा करता है। वह हमें रीति-रिवाज के बन्धनों के सिर-दर्द से मुक्त करता है। मानव-व्यक्तित्व के टेढ़े-मेढ़े रास्तों में रोशनी दिखाता है; अतीत की उपासना करने से रोकता है, वैयक्तिता दिखाता है, जिन्दगी की तकलीफों पर कुढ़ने और कराहने के बदले

एक साहस प्रदान करता है। जीवन की कठिनाइयाँ भी 'गालिव' को बन्दी और उनकी बुद्धि की प्रखरता को मद्धिम न कर सकीं।

.....अब प्रश्न यह उठता है कि 'गालिब' की कला का महत्त्व क्या है। हर एक विचारक अपने साथ एक फार्म श और कला लाता है। 'जौक' की भाषा में 'गालिब' की वैयक्तिकता अपने-आप को खो नहीं सकती थी। 'जौक' की भाषा उर्दू -भाषा की प्रगति के प्राकृतिक स्वरूप की प्रकट करती है। यह भाषा की स्निग्धता और माधूर्य का समय है। 'अनीस' और 'जौक' दोनों के यहाँ विचार से बढ़कर शैली का महत्त्व है; विशेशतः 'जौक' विचारों की उष्णता नहीं रखते। 'गालिव' को उद्दें की इस परम्परा के विरुद्ध फ़ारसी का सहारा लेना पड़ा। उन्होंने 'वेदिल', 'नजीरी', 'उर्फी' और 'जहरी' की शैलियों से लाभ उठायाः और अन्त में 'मीर' की ओर आये ... ''गालिव' की रचना-पद्धतियों, उपमाओं और रूपकों पर ध्यान दिया जाय तो ज्ञात होगा कि 'गालिब' ने एक ढंग से एक दूसरे कवि-सुलभ साँचे का आविष्कार किया। रवानी व और सलासत व पहले ही आ चुकी थी, वह जजवात की अभिव्यक्ति के लिए उपयुक्त हो चुकी थी; मगर बड़े-से-बड़े दार्शनिक विचारों को व्यक्त करने के योग्य उसे 'गालिब' ने बनाया। यदि 'गालिब' न होते तो 'इकबाल' कहाँ होते...... किव की कल्पना जितनी ही उच्चकोटि की तथा सर्जनात्मक होगी, जतनी ही उसकी तस्वीरें रंगीन होंगी। 'गालिव' ने फारसी के शब्द-संगठनों से काम लेकर कम-से-कम शब्दों में बड़ी-से-बड़ी तस्वीरें प्रस्तुत की हैं। 'सी० डी० लेविस' ने अपनी पुस्तक Poetic Image में इस विचार से 'शेवसपियर'. 'मिल्टन' और 'कीट्स' के चित्रों की बड़ी प्रशंसा की है। उद्दें में 'मीर', 'नजीर', 'सौदा' और 'अनीस'-सभी के यहाँ ऐसी तस्वीरें मिलती हैं: मगर 'गालिब' की तस्वीरें मुन्दर होने के अतिरिक्त विचारोत्पादक भी हैं। उनमें एक साहित्येतर ध्विन भी रह जाती है...... 'गालिव' के आर्ट की वजह से गजल माशूक की वार्ता से वढ़कर जिन्दगी की कहानी वन जाती है और जीवन के विभिन्न स्थलों, करवटों और कानियों का साथ देने लगती है। एक हद तक 'मीर' की गजल भी ऐसी है; और 'मीर' जैसे महान् किव में जो ज्यापकता मिलती है, उससे मुझे इनकार नहीं है; मगर 'गालिव' के यहाँ यह समग्र चिन्तन दूसरों से अधिक है। और 'गालिब' की शैली उद्-कविता को गृढ़ दार्शनिक, राजनीतिक और शास्त्रीय विचारों की अभिव्यंजना के लिए समर्थ बना देती है।

[ आले अहमद 'सरूर' ]

१. साहित्य-रूप, २. प्रवाह, ३. मृदुता, सरलता ।

६. अच्छा हो या बुरा, लेकिन गजल की किवता आन्तरिक और व्यक्तिगत हैसियत प्रहण कर लेती है। आन्तरिक अनुभूतियाँ भी बाह्य माहौल और प्रभावों के फलस्वरूप होती हैं, लेकिन इनमें इतनी साधारणता पैदा कर दी जाती है कि आन्तरिकता जिन बाह्य तथ्यों का परिणाम होती है, उन्हें पहचानना कििन हो जाता है। इसमें सन्देह नहीं कि गजल के शेरों के रूप में प्रस्तुत किये जानेवाले विचार भी वास्तविकताओं के प्रतिविम्व होते हैं, लेकिन उस तथ्य-विशेष को ढूँढ़ निकालना कभी-कभी प्रायः असम्भव हो जाता है, जो उस जज़बात और विचार का उत्प्रेरक रहा होगा। इसलिए 'गृलिव' के सर्वोत्तम विचारों के आधारों का निश्चयात्मक ज्ञान उस समय तक नहीं प्राप्त हो सकता जबतक कि उसके सम्बन्ध में स्पष्ट रूप से संकेत न पाया जाय। आन्तरिकता और सांकेतिकता के कारण तथ्यों का रूप बदल जाता है। और, ये चीजें किव के कलात्मक सिद्धान्त का अंग वनकर मूल विचारों को वर्णन-शैली के पदों में छिपा देती हैं। 'गृलिव' ने तो इसे खोलकर कह भी दिया है:

हरचंद<sup>9</sup> हो मुशाहिदए<sup>2</sup> हक<sup>3</sup> की गुप्तगू<sup>थ</sup> वनती नहीं है बादः वोसाग्र<sup>६</sup> कहे बग्रैर सतलव है नाज्<sup>9</sup> वो ग्मज्ः वले गुप्तगू में काम चलता नहीं है दुश्नः <sup>9</sup> वो खंजर<sup>9</sup> कहे वग्रेर

इस प्रकार गजल के शेरों से चेतना के बाह्य उत्प्रेरकों के विषय में राय स्थिर करना सचाई से दूर भी हो सकता है। तो भी कविता के वात वरण और आम हालतों में एकलयता और विचारों में पुनरावृत्ति पाई जाय तो उस पर दृष्टि न डालना भी ठीक न होगा; क्योंकि 'गालिव' के चेतना-निर्माण में जिस प्रकार के तथ्यों ने, जिस तरह के समाज ने, जिस ढंग की व्यक्तिगत उलझनों ने भाग लिया, हम उन्हें कुछ हद तक जानते हैं। और यह एकलयता आकस्मिक नहीं हो सकती। उनके बहुत-से शेर ऐसे हैं कि उनमें किसी विशेष प्रकार की मानसिक गित का वर्णन है। किन्तु उनके लिखे जाने का ठीक समय मालूम नहीं। इसलिए भी शेरों से निष्कर्ष निकालने मे गलती हो सकती है। लेकिन, इन शेरों से जो वातावरण तैयार होता है और जिस तरह की मानसिक दशाओं की अभिव्यक्ति होती है उसके लिए यह आवश्यक नहीं कि हमें उनके लिखे जाने की ठीक तिथि मालूम हो। उदाहरणस्वरूप 'गालिव' का यह मशहूर शेर:

१. यद्यपि, २. निरीक्षण, देखनाः ३. सत्य, ईश्वरः ४. वातचीत, गोष्ठीः ५. शराब, मदिराः ६. छोटा प्याला, ७. भावभंगी, ८. सैन-संकेत, ९. लेकिन, १०. छुरा, ११. तलवार, कटार।

#### दाग्-िफ्राक् वो सोहबते-शब की जली हुई एक शम्मः रह गई है सो भी खामोश है

गदर से पहले बहुत पहले लिखा गया। लेकिन कुछ महानुभावों ने गदर में 'बहादुरशाह' पर जो कुछ बीता, इस शेर को उसी का बयान समझा है। यह बात दुष्ट्त नहीं; लेकिन कौन हैं जो इस तथ्य से इनकार कर सकता है कि पिरिस्थितियों को तेजी से विनाश की ओर जाते हुए देखकर 'गा़लिब' ने यह अन्दाजा़ लगा लिया कि अब इस सभ्यता का बुझा हुआ चिराग फिर प्रज्वलित न हो सकेगा, और यह शेर उसी प्रकार की अनुभूति की अभिव्यंजना है.......

वैयक्तिक क्षमताएँ रखने के वावजूद वह भविष्य की ओर कोई इशारा करने में असमर्थं हैं। जो दर्शन उन्होंने 'तुसी', 'बुअली सीना', 'गृजाली' तथा सूफी कवियों और विद्वानों से सीखा था वह इस खिन्नता और सवेष्ट वेदना-संग्रह तक ही पथ-प्रदर्शन कर सकता था। उसके द्वारा वदलते हुए उस हिन्दुस्तान का विश्लेषण नहीं किया जा सकता था, जो एक नये आर्थिक और सांस्कृतिक मोड़ पर आ गया था; उसमें निर्दिष्ट मुल्यों की दुनिया की समझने-समझाने की बातें थीं, लेकिन महान् आर्थिक और सामाजिक क्रान्ति का जिक्र न था। इसलिए 'गालिव' राजतन्त्रात्मक सामन्ती पद्धति को अपनी निगाहों के सामने मिटते देखकर विभिन्न रूपों से प्रभावित अवश्य होते थे, लेकिन न तो उसके कारणों का अन्दाजा लगा सकते थे और न उसके परिणामों का। उनकी बुद्धि वातावरण की सारी निराशा और खिन्नता अपने भीतर समेट रही थी। लेकिन वे यह नहीं जानते थे कि इस उदासीनता से बाहर निकलने का भी कोई रास्ता है या नहीं ? मानव की महानता और मानव से प्रेम, जीवन का ऋम और जीवन से प्रेम के जज्बात ने, उस विनाशोन्मुख दिल्ली ने उन्हें बड़ी उलझनों में डाल दिया था और उनकी कविता का बड़ा हिस्सा उसी गम का विश्लेषण करने, उसे बहुलाने, उसका कवि-सूलभ औचित्य प्रस्तुत करने में लग गया, नहीं तो वे जानते कि मंजिल यही नहीं है:

\*दर सुलूक अज हरचे पेशामद गुज्रतन दारतम

काबा दीदम नक्शे-पाए-रहखां नामीदमश और उस वैचारिक तुष्टि की मंज़िल तक पहुँचने के लिए लगातार खोज करते रहते थे:

चलता हूँ थोड़ी दूर हर एक तेज़-री के साथ पहचानता नहीं हूँ अभी राहबर र की में

<sup>\*</sup> अध्यात्म-पथ पर चलते समय रास्ते में जो कुछ सामने आता था उसे मैं छोड़ता ही जाता था, मैंने (राह में) कावा देखा, उसको यात्रियों का पदचिह्न-मान्न समझा।

प. दूतगामी, २. पथ-प्रदर्शक।

जिस जीवन-दर्शन और नैतिक पद्धित से वह अवगत थे, उसमें इस बात का साहस करना भी विद्रोह के समतुल्य था कि कोई शक्स बँधे-टँके रास्ते से असन्तुष्ट होंकर नये रास्ते की खोज करे और बुद्धि से काम लेकर अच्छाई- बुराई का निर्णय करे......

मेरी तामीर<sup>9</sup> में मुज़मर<sup>2</sup> है एक सूरत<sup>3</sup> ख़राबी की हयूला<sup>8</sup> वक्<sup>रें 9</sup>-ख़िरमन<sup>इ</sup> का है ख़ूने-गर्म देहकां <sup>9</sup> का

सर्जन और विध्वंस की यह अर्ध-द्वन्द्वात्मक कल्पना गहरे निरीक्षण का परिणाम कही जा सकती है। लेकिन यह चीज ग़ौर करने की है कि 'ग़ालिव' की तीन्न बुद्धि सर्जन के वाद विध्वंस को देख लेती थी, उन्नित के बाद ह्रास का अनुमान कर लेती थी; लेकिन विध्वंस के बाद सर्जन और ह्रास के बाद नवोन्नित की कल्पना नहीं कर सकती थी। इसके कारण भी उस युग के लुटते हुए मूल्यों में देखे जा सकते हैं; नहीं तो 'ग़ालिव' तो 'आदम' के बाद नये 'आदम' और प्रलय के बाद नई दुनिया के पैदा होने में विश्वास करते थे:

हैं ज्वाल - ग्रामावः अजजा १ श्राफ़ीनिश के तमाम १२ मेह्रे १३-गरदू १४ है चिरागे - रहगुजारे १ वाद १६ यां १७

नज़र में है हमारी जादए<sup>९८</sup> राहे-फ़्रेना<sup>९९</sup> 'ग़ाःकिव' कि यह शीराजः <sup>२</sup>° है आसम<sup>२९</sup> के अजज़ाए परीशां<sup>२२</sup> का

.......'गृलिव' का अध्ययन जितना भी किया जाता है उससे यह तथ्य और सुदृढ़ होता जाता है कि वह अपने युग से असन्तुष्ट थे। उसकी तबाही और बरबादी को निश्चित जानते थे। लेकिन इतिहास और आर्थिक ज्ञान लुप्त होने के कारण न तो वह इस ह्रास के कारणों को जानते थे और न आगे की राह को। अतः अतीत का जिक्क कभी-कभी उन्हें शान्ति देता था। वह गजल जिसका मतला है:

मुद्दत हुई है यार को मेहमां किए हुए दागे-जिगर से बज्मेर अ-विरागांर किए हुए

न पूरी होनेवाली अभिलाषाओं की अन्तिम हिचकी और बीते दिनों की अन्तिम स्मृति जान पड़ती है। यह बहारें अब देखने में न आयेंगी! ये तमन्नाएँ अब

१. सर्जन, २. निहित, छिपा हुआ; ३. रूप, ढंग; ४. ढाँचा, आकार; ५. विजली, ६. खिलहान, ७. दिहाती, किसान; ५. हास, ९. विनाशोन्मुख, १०. अंश, टुकड़े; ११. उत्पत्ति, पैदाइश; १२. कुल, १३. स्यं. १४. आसमान, १५. रास्ते का रुख, १६. हवा, १७. यहाँ, १६. रास्ता, १९. विनाश-पथ, २०. नत्थी, बन्धन; २१. संसार, २२. विखरा हुआ, २३. महफ़्ल, सभा; २४. दीपावली।

कभी पूरी न होंगी ! हालांकि गालिब उन लोगों में से थे, जो गम के सम्बन्ध में कह सकते थे कि

गम नहीं होता है आज़ादों को बेश धज़ र एक नफ्स 3 वक् से करते हैं रोशन शमए -मातम -खान: हम

लेकिन यह उसी समय सम्भव है जब ग्म के बाद खुशी भी अपना सुन्दर स्वरूप दिखलाये। और जब लगातार ग्म-ही-ग्म हो तो बिजली से चिराग् नहीं जलते, घर में आग लग जाती है और मनुष्य स्थायी निराशा का शिकार हो जाता है। यही कारण है कि असाधारण दौड़-धूप और मानसिक संघर्ष के बावजूद 'ग़ालिब' को यह कहना पड़ा:

\*सद क्यामत वर नवर्व वो हर नफ्स ख्रं गश्तः श्रस्त मन जे खामी दर फोशारे-बीमे-फ्दायन हिनीज

× × ×

है शिकस्तन दे सी दिल नौसीद थारब किय नलक आवगीना कोही पर खर्जे विशासी के करे

और लगातार असफलताओं के वाद अपनी पराजय इस प्रकार स्वीकार करना : रात-दिन गर्दिश १४ में हैं सात आसमां + हो रहैगा कुछ-न-कुछ घबरायें क्या

[ सैयद एहतेशाम हुसेन ]

७. ......उदूं-आलोचना में सबसे पहले 'डाक्टर अब्दुर्रहमान विजनौरी' ने 'गालिव' की कविता के जाहिरी ढाँचे से हटकर उनकी रचनाओं के बौद्धिक

<sup>9.</sup> अधिक, २. से, ३. साँस, क्षण; ४. विजली, ५. चिराग, ६. शोक, ७. घर, आगार; ८. टूटना, नष्ट होना; ९. हे भगवन्, १०. शीशा, ११. पहाड़, १२. निवेदन करना, १३. जान का भारी अर्थात् दु:खी होना, ६४. चक्कर, ५५. संगीत-पुष्प, १६. वाजा, १७. भग्नता, टूटना।

<sup>\*</sup> प्रलयकाल (का चक्र) सैकड़ों बार घूम गया और (जीवन का) प्रत्येक क्षण नष्ट हो गया, मूर्खतावश मैं अभी तक आनेवाले कल (कयामत, प्रलय) की चपेट के भय से भयभीत हूँ। कयामत (प्रलयकाल) का दिन आ गया और मैं मिलन-रान्नि में नवप्रभात के भय का ही स्वाद ले रहा हूँ।

तस्वों को समझने की कोशिश की और उनकी विषय-वस्तू के महत्त्व पर जोर दिया। आर्थिक खिवयाँ जिनकी ओर मौलाना 'अवलकलाम आजाद' ने इशारा किया था, उनकी ओर ध्यान देना यहीं से आरम्भ होता है। 'विजनौरी' ने इस विषय में यहाँ तक अत्युक्ति से काम लिया कि अलंकार इत्यादि को भस्मीभूत कर देने योग्य ठहराया। 'गालिब' की रचनाओं की खुनियाँ वयान करने में 'विजनौरी' ने 'गालिव' को जर्मन कवि 'गेटे' के समकक्ष ठहराया; और उनकी कविता के विभिन्न तत्त्वों को 'वोदलियर', 'पालवरालन', 'मलारमे', 'अल्फेड माम्बर्ट', 'मजिस्ती', 'मसऊदी', 'खैयाम', 'वर्गसां', 'इब्ने-रशद', 'सुकरात' 'डारविन', 'शेवसपियर', 'होरेस', 'वर्कले', 'स्पिनोजा', 'फिश्ते', 'हीगेल' और पश्चिम-पूर्व के कितने ही महान विचारकों से टकरा दिया, और उनके शेरों में सुफी-मत और अध्यातम के अतिरिक्त उद्विकासवाद और विज्ञान के बहुत-से तत्त्व हुँ ह निकाले । कुछ लोगों को 'विजनौरी' की यह आलोचना सद्भावना का उपहार और भ्रमात्मक चेतना की उपज जान पड़ती है। लेकिन ऐसा समझना बड़ा अन्याय होगा। 'विजनौरी' की वातों को शत-प्रतिशत न स्वीकार करते हए भी उनकी विचार-पद्धति और साहित्य-काव्य में सुरुचि की प्रशंसा करनी ही पडेगी। 'गालिब' के आलोचकों में 'विजनीरी' का महत्त्व है, कारण कि सबसे पहले उन्होंने ही 'गालिब' की रचनाओं की आर्थिक खूबियों पर जोर दिया, और उनके चिन्तन-वृत्तों का पता लगाने की कोशिश की। मानों 'विजनौरी' ने इस परम्परा का आरम्भ किया कि 'गालिव' की रचनाओं के अटल गौरव को उसके बाह्य स्वरूप के अलावा उनके ज़ेहन को भी समझना पड़ेगा, और जेहन को समझने के लिए उनकी निजी जिन्दगी और उनकी जीवन-चर्या के विषय में विस्तृत जानकारी प्राप्त करनी होगी।

[ बलीलुर्रहमान अज्मी ]

३. देखिए प्रायोगिक आलोचना-अंक १, पृष्ठ १२८-५२९

४. देखिए प्रायोगिक आलोचना-अंक १, पृष्ठ १४५-१४८

क्सीदा अपनी किठनाइयों के कारण सर्वप्रिय न हो सका, और किवयों के बीच भी सर्व-स्वीकृति का प्रमाण-पत्न न प्राप्त कर सका। लेकिन अपनी क्लिब्टताओं की वजह से क्सीदे की इतनी प्रशंसा हुई, जिसके योग्य यह न था। इस काव्य-रूप में बहुत-से दोष हैं। पहली बात तो यह है कि क्सीदे का उद्देश्य व ताल्पर्य किसी की प्रशंसा करना होता है और वह भी अत्यन्त अत्युक्तिपूणें। इसमें किसी बादशाह या अमीर का गुणगान लक्ष्य होता है। और, यह गुणगान उस बादशाह या उस अमीर की न्यायपरायणता या उदारता व दानशीलता से प्रभावित होकर नहीं किया जाता, बिक्क किसी प्रकार का लाभ पाने की आशा में किया जाता है। और प्रशंसित व्यक्ति प्रायः उस अत्युक्तिपूणें तारीफ़ के अंशमाव के योग्य भी नहीं होता। यद्यपि अधिकांशतः लाभ की आशा ही इस गुणगान का उत्प्रेरक होती है, तो भी कभी-कभी ऐसा भी होता है कि किव क्सीदे को अपनी श्रद्धा (किसी के प्रति भिवत) प्रकट करने का साधन बनाता है। इस प्रकार क्सीदे में धर्म तथा धार्मिक विश्वासों का रंग भरा जाता है। किन्तु, इस प्रकार का रंग भरना भी किसी गहरे व प्रवल धार्मिक आवेश से प्रभावित तथा बाध्य होकर नहीं होता। इस प्रकार क्सीदों में श्रद्धाञ्जिल के अतिरिक्त और कुछ नहीं होता।

क्सीदे घार्मिक रंग में रेंगे हुए हों या सांसारिक गन्दिगयों से कलुषित हों, सारांश यह कि वे किसी प्रकार के भी क्यों न हों, उनमें सम्पूर्णत्या क्लिंड कहाना होती है; और इसका कारण प्रत्यक्ष है। कि इच्छापूर्वक किसी राजा की प्रशंसा, किसी महापुरुष की स्तुति के लिए साहस के साथ कमर कसता है और इस प्रशंसा तथा स्तुति करने में अत्युक्ति की चरमसीमा पार कर जाता है। मैं यह नहीं कहता कि अत्युक्ति नितान्त बुरी चीज है। किसी ने कहा है कि अत्युक्ति साहित्य का प्राण है; लेकिन शर्तां यह है कि अत्युक्ति उचित सीमाओं से आगे न बढ़े। यदि हद से आगे बढ़ गई तो यही सबसे बड़ा दोष हो जाती है। हर चीज अपनी जगह पर, अपनी सीमाओं के भीतर भली मालूम होती है:

है कजी े ऐब मगर हुस्न र है अबू के लिए + सुरमा ज़े बा है फ़क़त प निगसे वादू के लिए तीरगी बद है मगर नेक है गेसू के लिए + जेंब है ख़ाले के लिए हे स्वाहत ब कामे वारव

हर सोखन मौका बहर नुकता मुकामे दारद

१. वकता, २. सुन्दरता, ३. भौं, ४. श्रोभावद्वंक, ५. केवल, ६. एक फूल, जिससे आंखों की उपमा दी जाती है, आंख;
 ७. कालिमा, ८. बुरा, ९. अलकें, १०. तिल, ११. गुलाव के फूल-जैसा चेहरा।

<sup>\*</sup>इस बात को वही जानता है, जिसकी रचना परिष्कृत तथा सरल होती है। हर एक बात अपनी जगह पर होनी चाहिए और सभी प्रकार की बारीकियों का अपना स्थान होता है।

पाश्चात्त्य किवता का एक रूप है, जिसे 'ओड' कहते हैं। यह कुछ क्सीदे से मिलता-जुलता है। यह काव्य-रूप 'लिरिक' से अधिक भारी-भरकम होता है। इसमें जिटलता अधिक होती है और ठाट-वाट भी ज्यादा होता है। यह कभी किसी खास घटना के सम्बन्ध में होता है या किसी महत्त्वपूर्ण बात अथवा किसी महान् व्यक्ति के विषय में होता है। इस प्रकार की किवताओं में भी जो इच्छापूर्वक लिखी जाती हैं, अधिक-से-अधिक क्लिप्टता होती है, लेकिन इस पाश्चात्त्य काव्य में उस प्रकार की गलती नहीं मिलती, जो क्सीदे की तुच्छता का कारण है। 'ओड' में सभी तरह के अनुभव समा सकते हैं। इसका क्षेत्र क्सीदे के क्षेत्र की तरह संकीण नहीं, विस्तृत एवं प्रशस्त है। यदि प्राच्य किवगण चाहते तो वे क्सीदे की संकीणता को प्रशस्त कर सकते थे। क्सीदे में भी हर प्रकार के अनुभव समा सकते थे। लेकिन, उस ओर किसी का ख्याल भी नहीं गया। ऐसे कहने को तो क्सीदे के प्रथम भाग में कुछ विविधता होती है, और विविधता की काफी गुंजाइश थी; लेकिन इस गुंजाइश से भी काम नहीं लिया गया।

फारसी के प्रभाव ने उदूँ-क्सीदों की भी मिट्टी पलीद की। इसी प्रभाव की वजह से शब्दगौरव, विचार-मार्मिकता और अर्थ-गर्भता की ओर अधिक-से-अधिक घ्यान दिया गया; और इन
चीजों की गणना क्सीदे की अनिवार्य वातों में होने लगी। गजल की तुलना में क्सीदे अधिक लम्बे
होते हैं। परन्तु गजल ही की तरह इसके सारे शेर समतुकान्त होते हैं। प्रत्येक भाषा में समतुकान्त
शब्दों की खोज और उनके चुनाव में काफी किठनाई होती है। अतः यह बात स्पष्ट है कि किसी
लम्बी किवता में यदि सारे शेरों का समतुकान्त होना आवश्यक हो तो यह किठनाई बहुत बढ़
जाती है। फिर एक मुश्कल यह भी है कि क्सीदे के औदात्य के विचार से असाधारण और
अपरिचित काफिए चुने जाते हैं; कुछ शब्द तो ऐसे भी होते हैं, जो किसी साधारण योग्यतावाले
आदमी की समक्ष में नहीं आ सकते। यही कारण है कि क्सीदे प्रायः अजनबी और अपरिचित
भाषा में लिखे हुए जान पड़ते हैं। 'सौदा' का एक क्सीदा है, जिसका मतला है:

### उठ गया बहुमन वो दै का चमितस्तां से अमल तेगे उर्दों ने किया मुल्के खि़ज़ां मुस्तासल

इस क्सीदे में कुछ काफिए ये हैं: 'मुस्तासल', 'हवल', 'मकमल', मुनक्ल', 'अहवल', 'कसल', 'अक्ल्ल', 'अचपल', 'खुर्दल', 'ज्लल', 'पुश्कल', 'लायन्हल'।

क़ाफ़ियों की तरह अक्सर रदीफ भी किठन होती है, जिसकी सजावट बड़ी कब्टसाध्य होती है। 'सौदा' के एक क़सीदे में रदीफ़ 'चारों एक', दूसरे में 'है बरावर', तीसरे में 'रंग-ढंग' है। 'ज़ौक़' के क़सीदों में 'की शाख़', 'नूरे सेहर रंगे शफ़क़', 'आवमें' जैसी रदीफ़ें मिलती हैं। रदीफ़ों का परिचयन, विशेषतः किठन रदीफ़ों का परिचयन करना किव की स्वतन्त्रता को सीमित कर देता है। रदीफ़ उसे इस बात के लिए बाध्य कर देती है कि प्रत्येक शेर में ऐसा विषय पदबद्ध हो, जिसमें रदीफ़ खप जाय। इसका परिणाम यह होता है कि बहुत-से विषय, जिनका इस प्रकार खप जाना सम्भव नहीं, छूट जाते हैं। अर्थात् विषय और विषयों के पारस्परिक सम्बन्ध दोनों को रदीफ़ पर निखाबर कर देना अनिवार्य हो जाता है। हर शेर में वही ख्याल पदबद्ध होता है, जिसे

व्यक्त करने में कोई पहले से चुना हुआ काफ़िया व्यवहार में लाया जा सके। अर्थात् (क्सीदा लिखनेवाले) किवयों के दिमाग् में काफ़िया ख्याल से अधिक महत्त्वपूर्ण हो जाता है। और इस प्रकार काफ़िया और रदीफ़ दोनों मिलकर किव की संकीण दुनिया को और भी संकीण बना देती हैं। किव को वस यही फ़िक़ होती है कि किसी-न-किसी तरह काफ़िया और रदीफ़ के मेल का निर्वाह हो सके; और सुननेवाले भी यही देखते हैं कि किव ने इन मुश्किलों को कैसे आसान कर दिया है, उसने किस प्रकार किसी पथरीली जमीन को हरी-भरी बना दिया है। क्सीदे में किव-सुलभ सौन्दर्य और वास्तविकता का अस्तित्व है या नहीं, इस बात का न तो किव को, न सुननेवालों को ही कोई ख्याल रहता है। इसलिए क्सीदों की प्रतिष्ठा एक किव-सुलभ अभ्यास से अधिक नहीं होती।

मैंने कहा है कि क्राफ्र् अक्तर अप्रिय और अरिरिचित होते हैं; उसी तरह अन्यान्य शब्द भी असाधारण और किन होते हैं। ठाट-बाट के खयाल से फारसी और अरवी के शब्दों की बहुलता होती है, जिनके द्वारा गौरव तथा औदात्य तो शायद हाथ आ जाता है, लेकिन असर से हाथ धोना पड़ता है। वास्तिविक जोश और असवी जज़्वे की भाषा सीधी-साधी होती है। क्सीदे में न तो बास्तिविक जोश होता है न निजी जज़्वा। किर सादगी का होना असम्भव नहीं, तो किन अवश्य है। किन की आविष्कार-शिवत, उसकी बौद्धिकता की प्रखरता का केन्द्र शब्द होते हैं। वह नयेन्ये शब्द दूँ के निकालता है. नई विद्यों और रचना-पद्धित का आविष्कार करता है, दूरस्थ विचारों तथा भावों को इकट्ठा करता है। यह परिश्रम, यह अनुसन्धान प्रशंसनीय अवश्य है, किन्तु क्सीदे के ढाँचे में काव्य की आत्मा मुश्कल ही से मिलती है। गजल की तुलना में क्सीदे के शरों में लगाव तथा कमबद्धता अधिक होती है, लेकिन कुछ तो जन्मजात विश्वंखलता के कारण और कुछ क्।िफ्यों की किनाई की वजह से यह लगाव भी सम्पूर्ण नहीं होता। ऐसा जान पड़ता है कि एक ईंट पर दूसरी ईंट रखी चली जा रही है, लेकिन दूसरे के साथ सुदृढ़ रूप से जुटी हुई नहीं है; उनके बीच एक वारीक-सा शून्य स्थान दीख पड़ता है:

सुब्ही-दम दरवाज्ए वावर खुला + मेहिं र-आलमताव का मनज्र बिला खुसरुए - अन्तुम के आया सर्फ़ में + शबी को या गंजीनए गौहर ने खुला वह भी थी एक सीमिया को निसी नमूद कि मुंबह को राज़ के महवी कि अहतर के खुला हैं कवाकि वे कुछ नज़र आते हैं कुछ + देते हैं घोखा यह वाज़ीगर कि खुला सतहे गर्दे के पर पड़ा था रात को + मोतियों का हर तरफ़ ज़े वर ने खुला सुब्ह आया जानि वे रे ने मशरक ने कि निगरि असत शारिक असत स्थान स्थान

<sup>9.</sup> प्रातःकाल, २. द्वार, ३. पूर्व दिशा, सूर्य; ४. सूर्य, ५. संसार को प्रकाशमान करनेवाला, ६. दृश्य, ७. बादशाह, द. सितारे, ९. व्यवहार, १०. रात, ११. कोष, खजाना; १२. मोती, १३. जादूगरी, मोहक दृश्य; १४. दिखलावा, दृश्य; १४. रहस्य, १६. चाँद, १७. सितारे, १६. तारे, १२. नटवाज, २०. आसमां, २१. गहना, २२. ओर; तरफ; २३. पूर्व दिशा, २४. प्रेयसी, प्रीतम; २५. आग-भभूका, आग के ऐसा चमकता हुआ चेहरावाला।

यह मिसाल सीधी-सादी है। काफिए और रदीफ कुछ असाधारण और अपरिचित नहीं।
प्रभात का चित्र-चित्रण है, और अच्छा चित्रण है। लेकिन 'खुला' की रदीफ के कारण कि
मजबूर-सा है। हर शेर में इसका ध्यान रखना अनिवार्य है। इसीलिए विचारों की प्रगति समतल
और प्रवाहपूर्ण नहीं। ऐसा जान पड़ता है, विचारों की गित में हचकोले पड़ रहे हैं। बहुत-से
रूपक तो मिलते हैं, किन्तु उनसे कोई खास चित्र नहीं बनता। 'कवाकिब' कहीं 'गंजीनए गौहर'
हैं, तो कहीं 'सीमिया की-सी नमूद'; कभी 'बाजीगर' हैं, तो कभी 'मोतियों का ज़ेवर'। फिर
भी यह मिसाल ग्नीमत है। अन्य क्सीदों में इससे बहुत अधिक विश्वंखलता तथा असमानता
होती है। रूपक बुरी तरह गड्ड-मड्ड हो जाते हैं।

क्सीदे में चार टुकड़े होते हैं। पहला हिस्सा प्रारम्भिक होता है। इसमें रचना के मन्तव्य अर्थात् प्रशंसा से बहस नहीं होती। इस भाग में किव को पूर्ण स्वतन्त्रता होती है; वह जिस प्रकार का विषय चाहे पदबद्ध कर सकता है। इस हिस्से में वह अपनी समस्त मौलिकता से काम ले सकता है, अपनी प्रतिभा व मेधा का प्रभाण प्रस्तुत कर सकता है। इस भाग में प्राकृतिक दृश्यों का चित्ताकर्षक चित्रण भी विहित है और किसी व्यक्तिगत जज्वा या भावावेश की अभिव्यक्ति भी उचित है। इस भाग में उच्च तथा आदरणीय विचार अथवा शिक्षाप्रद विषय भी ममा सकता है। 'ज़ौक,' के एक क्सीदे का आरम्भ इस प्रकार होता है:

है आज जो यों खुशनुमा नूरे-सेहर रंग-शफ्क़ परता पह है किस खुरशेद का नूरे-सेहर रंग-शफ्क़ यह जोशे -नसरींन - वो-समन यह लाला वो गुली का चमन गुलशन में गोया अ छा गया नूरे-सेहर रंगे-शफ्क़ हर सर्व-कृद पुंचा पे-देहन के, ज़े वे अ-चमन शाने - चमन हर सीमवर अप्तार्थ पुलगू के कि विनार्थ नूरे-सेहर रंगे-शफ्क़ अफ़्शां विवार पर सर अ-व-सर महताब पे वो अन्जुम कि लवागर अप्तार्थ वो गोरे हाथों में हिना दिन नूरे-सेहर रंगे शफ्क़ लव पर तवस्तुम के है कि है जोशे-बहार वो मौजे-गुल के चंवाने के पां-शफ्क़ जामे के विनोर्थ में है यों अवसे कि न् रंगे-शफ्क़ जामे कि विनोर्थ के कि है या नूरे-सेहर रंगे-शफ्क़ जामे कि विनोर्थ में है यों अवसे कि विनोर्थ ना लाला में अक्क़ जामे कि विनोर्थ के कि है यों अवसे कि विनोर्थ के लाला में कि विनार्थ के कि विनोर्थ के कि विनोर्थ के लाला में कि विनार्थ के कि विनोर्थ के कि विनार्थ के कि विनोर्थ के कि विनार्थ के विनार्थ के कि विनार्थ के कि विनार्थ के विनार्थ के कि विनार्थ कि विनार्थ के कि विनार्य के कि विनार्थ के कि विनार्य के कि विनार्थ

<sup>9.</sup> सुन्दर, २. प्रकाश, ३. प्रभात, ४. उपा, ४. झलक, ६. सूर्यं, ७. उफान, ६. एक पुष्प, ९. चमेली, १०. एक फूल, ११. गुलाब का फूल, १२. उद्यान, १३. मानों, १४. सर्व बृक्ष की-सी ऊँचाईवाला, १४. कली, १६. मुँह, १७. शोभा, १८ ठाट-बाट, १९. गोरा, २०. गुलाबी रंग का, २१. जामा, २२. चमकी, २३. माथा, २४. पूर्णतया, २४. चन्द्रमा, २६. सितारे, २७. छिव दिखलानेवाले, २८. मेंहदी, २९. ओठ, ३०. मुस्कान, ३१. फूलों की लहरें, ३२. दाँत, ३३. पान खाये हुए, ३४. प्याला, ३४. शीशे का, ३६. प्रतिबिम्ब, ३७. लाला के रंग का, ३८. आवेशात्मक।

देखं चमन में बर्गे "-गुल ग्नालूबए "-शबनम जो कल ख़िजलत असे पानी हो गया नूरे-सेहर रंगे-शफ्क़ है शौक़ को बालीदगी है रदतं की चस्पीदगी किस रंग हों मिलकर जुदा नूरे-सेहर रंगे शफ्क़

इन शेरों को पढ़कर दिल को उलझन होती है। समझ में नहीं आता कि आख़िर किव का मन्तव्य क्या है—वसन्त ऋतु का दृश्य—उद्यान की शोभा और आभावर्द कता ? संसार-रूपी वाटिका का आह्नाद ?—फिर ख़्याल होता है कि 'वहादुरशाह' के जशन का अभिनन्दन उिद्ष्ट है। इसलिए शायद किव उज्ज्वल प्रभात और उपा की आनन्दवर्द कता की छटा दिखाना चाहता है। प्रथम पंक्ति में प्रात काल के प्रकाश और उपा की सुन्दरता का वर्णन है। 'गुलशन', 'सीमवर गुलगूं-किवा', 'मजमए-गीर-वो-जवां', 'जामे विलीरीं', 'वर्गे-गुल आलुदए शवनम' का कमानुसार जिक्र है। लेकिन इनमें कोई भी तस्वीर साफ नजर नहीं आती। प्रत्येक विवरण एक-दूसरे से मिलकर कोई सम्पूर्ण चित्र नहीं बनाता। प्रत्येक व्योरा अलग-अलग 'नूरे-सेहर रंगे-शफ़क़' का ख्याल रखते हुए ढूँ इकर निकाला गया है और लगाव तथा अनुक्रमण का असफल प्रयास किया गया है। असल ख़राबी यह है कि कहीं भी निजी निरीक्षण का चिह्न नहीं मिलता। प्रायः जहाँ भी कसीदे के आरम्भ में इस प्रकार के दृश्य का चित्रण होता है, वहाँ अपने निजी निरीक्षण की कमी नजर आती है। यही कारण है कि इस प्रकार के दृश्य अपने ठाट-वाट के बावजूद दिल एवं दिमाग पर असर नहीं करते:

फ्स्ले-गुल ब्राई हुआ गुलज़ारे जन्तत बूस्ता विमागे बाग्वा विद्या के रिज़्यो से है इन के रोज़ों दिमागे बाग्वा के हर तरफ़ गुलहाय रंगारंग गुलशन के में खिले जैसे सुब्हे ईस यकजा है हों हसीनाने कि जहां ख़म कि नहीं शाख़ दरख़ तों की हवा से ख़ाक कि पर कर रही हैं सिक्दए कि शुक्ते ख़ुदाए-उन्सी के वोजां क म ब कि हिन लाह कहती आई गुल्सन में बहार जी उठे जो हो गए ये मुर्दा दिल बक्ते ख़िज़ं कि बूमकर शाया है अब कि कहती हसारी के बाग में रक्स के में है हर रिवश के पाऊस के होकर शादमां कि

<sup>9.</sup> पंखुड़ी, २. लिपटा हुआ, ३ लज्जा, श्रामिन्दगी; ४. बढ़ोतरी, ५. लगाव, ६. चिप-काव, उपयुक्तता; ७. वाटिका, ६. स्वर्ग, ९. फुलवारी, १०. स्वर्ग का पहरेदार, ११. आजकल, १२. बाग का रखवाला, १३. फुलवारी, १४. एकल, १४. संसार के सुन्दर व्यक्ति, १६. टेढ़ी, १७. जमीन, १६. साष्टांग दण्डवत्, १९. मनुष्य तथा पशुपक्षी, २०. खड़े हो जाओ अल्लाह के हुकुम से, २१. पतझड़, २२. चादल, २३. पहाड़ों का, २४. नृत्य, २४. क्यारियों के बीच-बीच के रास्ते, २६. मोर, २७: प्रसन्न।

लाला कहता है कहाँ मूसा हैं आकर देख लें
साफ जल्बा है चिरागे भे-तूर का मुझसे अया प्रमान मस्तों की सूरत है दरख़ तों का बजा कि निकहते जुल में भी है कै फ़ें दे शराबे अरग्वा भे लालए-अहमर के याक ती कि कि विया की दुक्सत निम्से ने -शहला ने रक्खी मैं अफरोशी की दुकां दार के -बस्ते ताक भे में ख़ोशे कि नज़र आने लगे जिस तरह झुरमुट सितारों का फ़राज़ के आसमां सेर गुंचा दिवा ने बेहद हो ज़रे-गुल के बेशुमार के बूटी बहारे बूस्तां हर रिवश के पर बैठी है बज़ज़ाज़ बनकर ख़ुर्रमी के दुकां जिस तरफ़ देखो खुली है सब्ज़ मख़मल की दुकां

'फ्स्ले-गुल' में वसन्त-ऋतु की प्राणदा शक्ति का ओजपूर्ण वर्णन है। 'गुलहाय रंगारंग', 'शाख़ों' का हवा के ज़ोर से झुक जाना, 'अब कोहसारी' का झूमकर आना, 'लालए अहमर', 'निर्मिसे शहला', 'दार वस्ते-ताक', 'सब्ज़े की दुकान' — ये सब दुकड़े आम हैं। कहीं भी निजी निरीक्षण का चिह्न नहीं। रूपक और उपमाएँ भी हैं और बहुलता के साथ: 'गुलजारे-जन्नत', 'रिज्वां', 'हर्सानाने-जहाँ', 'सिज्दए-शुक्र', 'जल्वए तूर', 'कैफ़े-शरावे-अरग्वां', 'याक ती की डिविया', 'मैं-फ्रोशी की दुकान', 'सितारों का झुरमुट', 'अक्सीर की बूटी', 'बज्जाज़', 'मख्मल की दुकान'। इनमें से कुछ तो आम प्रचलित ढंग की हैं और कुछ स्वनिर्मित। लेकिन वे किसी प्रकार की क्यों न हों, सबमें क्लिष्ट कल्पना ही है; कहीं स्वाभाविकता नहीं। और वहत-सी उपमाएँ तो केवल काफिए का विचार करके गढ़ ली गई हैं। शेरों की व्यवस्था भी दोषयुक्त है। विचार-प्रगति प्राकृतिक नहीं, कृतिम है। प्रत्येक शेर सम्पूर्ण है और एक-दूसरे से विलग। इन शेरों में से कुछ को छोड़ दिया जा सकता है और मतलव नष्ट न होगा। इसी प्रकार कुछ और शोरों को मिला देना भी सम्भव है, और कोई अन्तर महसूस न होगा। परिणाम स्पष्ट है कि प्रत्येक शेर आवश्यक नहीं, और शेरों में पूरा लगाव भी नहीं। अभिव्यंजना की शैली साफ, परिष्कृत, ओजपूर्ण और पुष्ट है, लेकिन कहीं भी ताज्गी और प्रफुल्लता नहीं। कहने को वसन्त-ऋतु का वर्णन है, लेकिन हर जगह शुष्कता-ही-शुष्कता दीख पड़ती है, जिससे अप्रिय-सा प्रभाव पड़ता 3 है

<sup>9.</sup> सुर्ख रंग का एक फूल, २. यहूदियों के पैगम्बर, ३. छिवि, सुन्दरता; ४. तूर पहाड़ पर जगज्योति, ४. विदित, ज़ाहिर; ६. उचित, ठीक; ७. खुशबू, ५. नशा, ९. लाल रंग का, १०. एक फूल, जिससे आँखों की उपमा दी जाती है; ११. सुर्ख, १२. एक दवा, १३. शराव वेचना, १४. अंगूर की लत्ती, १४. अंगूर, १६. अंकूर, १७. ऊपर, १८. कली, १९. पुष्प-पराग, २०. अनगिनत, २१. प्राणदा औषध, २२. डगर, २३. खुशी, आनन्द ।

अधिकांश प्राकृतिक दश्यों की तस्वीर अच्छी नहीं उतरती। हाँ, किसी हार्दिक अनुभूति, किसी व्यक्तिगत जज्बे की अभिव्यक्ति में कभी सफलता की झलक दिखाई देती है:

यादे अह्यामें - इशरते - फानी अ + न वः हम हैं न वह तन स्नासानी अ जायं बहशत में से सूप् सेहरा अयों + कम नहीं स्रपने घर की बीरानी के ख़िक में रश्के असमां से मिली + हाय कैसी बुलन्द ऐवानी के ऐसी बहशत-सरा के में आए कौन + बेदरी अ कर रही है दरवानी क्या हुई वह बुलन्द दिए-दोवार + क्या हुए वह ओमादे अत्वानी असम् के कि रंगीं व ज़र- अनिवार कहीं + जुज़ अदि सिपहरो अ नुजूमे कि नूरानी अ जाय के कि समन में रेज़ए अज चश्म + एक कृतरा कहीं नहीं पानी न मिला कुछ निशाने - प्रावी - या कुछ निशाने - प्रावी - या कुछ निशाने - प्रावी - या कुछ निशाने - या कि खानी

असर प्रत्यक्ष है; किन्तु यह भी स्पष्ट है कि कुछ शरों को हटा देने या उनके कम को बदल देने से कोई खराबी नहीं होती; बल्क प्रभाव कुछ अधिक हो जाता है। जो कुछ भी हो, यह तो अवश्य है कि यहाँ वह शुष्कता और प्रभावदीनता नहीं, जो फस्ले गुल' के आगमन के समय में थीं। एक दूसरी मिसाल पर ध्यान दिया जाय:

जो पहुँचो कयामत<sup>२९</sup> तो आह-वो-फुग्<sup>13</sup>° है + मेरे हाथ में दामने आसमां है कोई आज से है फ़लक<sup>39</sup> मुद्द<sup>\$32</sup> वया + हमेशा मेरे हाल<sup>33</sup> पर मेहरवां है जो रोता भी हूँ मैं गृबारे<sup>34</sup>-दिली से + तो आँसू का सैलाब<sup>34</sup> रेगे<sup>35</sup> रवा<sup>36</sup> है जो दिल में है आता है कहने में भी यह + जवां मेरी दिल की मगर तरजुमां<sup>34</sup> है अजब मख़मसे<sup>38</sup> में हूँ जौरे<sup>48</sup> क्रवक<sup>48</sup> से - हवादिस<sup>32</sup> के तीरों का सीना निशां है रमक़<sup>33</sup> एक जी है सो एकाध दम का + इसे क़स्व<sup>44</sup> अवतक मेरा इम्तहां है इस अहबाल<sup>34</sup> का रंगे<sup>45</sup>-क बस है शाहिद<sup>38</sup> + जो दिल में है मेरे सो लब पर अयां<sup>44</sup> है

यह 'मीर' हैं। यहाँ वह शाब्दिक ठाट-वाट नहीं, जो क्सीदे का आवश्यक अंग समझा जाता है। कल्पना की ऊँची उड़ान और प्रचलित अर्थ-गिमता भी कहीं नहीं। विषय अर्थात् "आसमान की शिकायत" भी नया नहीं। लेकिन फिर भी जो असर इस प्रस्तावना में है वह

१. दिन, समय; २. सुख, ३. नश्वर, ४. आराम, ४. घवराहट, ६. ओर, ७. जंगल, ८. सुनसान स्थान, ९. जमीन, १०. स्पर्धा, डाह; ११. ऊँचा महल, १४. घर, स्थान; १३. विना द्वार का होना, १४. खम्भे, १४. लम्बे, बढ़े; १६. छत, १७. सुनहले, १८. सिवा, १९. आसमान, २०. सितारे, २१. चमकते हुए, २२. स्थान पर, २३. कंकड़, २४. घास, २४. गर्व, २६ रेहां घास की तरह का, २७. सिवाय, २८. बहुता पानी, २९. प्रलयकाल, ३०. आह, ३१. आसमान, ३२. दुश्मन, ३३. दशा, ३४. मैल, दुःख; ३४. बाढ़, ३६. बालू, ३७. उड़ता हुआ, ३८. अभिव्यंजक, ३९. झंझट, बखेड़ा, ४०. जुल्म, ४१. आसमान, ४२. दुर्बंटनाएँ, ४३. कमजोर, ४४. उहि्ष्ट, ४१. दशाएँ, अवस्था; ४६. चेहरे का रंग, ४७. गवाह, ४८. प्रकट।

'अमीर मीनाई' की बहार में नहीं। 'मीर' के शेरों में चिरन्तन खिज़ाँ का निवास है। लेकिन प्रत्येक शेर सजीव है, हर शब्द में असलियत देदीप्यमान है:

> जो दिल में है आता है कहने में भी वह ज्याँ मेरी दिल की मगर तरजुमां है

इस तथ्य को कविगण प्रायः भूल जाते हैं। उनकी भाषा उनकी पंचज्ञानेन्द्रियों, उनके हृदय, उनके दिमाग की सही अभिव्यक्ति नहीं करती।

'गालिव' के एक क्सीदे की तशवीब (प्रस्तावना) है:

हाँ महे नी, र सुनें हम उसका नाम + जिसको तू झुकके कर रहा है सलाम दो दिन अ:या है तू नज़र दमे 3 मुटह + यही अन्दाज़ 4 और यही अन्दाम 4 वारे दो दिन कहाँ रहा गायव + बन्दा आजिज् है गरिशे -ऐयाम c उड़के जाता कहाँ कि तारों का + आसमाँ ने विद्धा रखा था दाम ९ मरहवा े ऐ ! सक्रो - जाते ख्वान े + हब्बजा े ! ऐ निशाते के आने अब म क उज्र १६ में तीन दिन न आने के + लेके आया है ईद का पैगाम १७ उसको भूला न चाहिए कहना + सुब्ह जो जाय ग्रीर आए शाम एक मैं क्या कि सबने जान जिया + तेरा आयाज्रे और तेरा अन्जाम १९ राजें-दिल<sup>२</sup> मुझ से क्यों खिपाता है + मुझको समझा है क्या कहीं नुम्माम<sup>२ ९</sup> मानता हूँ कि आज दुनिया में + एक ही है उमीदगाहेरर-अनामर3 सैंने माना कि तू है हल्का रहे बगोश + 'गालिब' उसका नहीं मगर रेप है गुलाम ? जानता है कि जानता है तू + तब कहा है बतर्ज़<sup>र ६</sup> इस्तिफ़हाम<sup>र</sup> क मेह्ने २८-तावां को हो तो हो ऐ माह २९ + कुबें ३० हर रोज़ा बर सबीले ३१ दवाम ३२ तुझको क्या पाया ३३ रूशनासी ३४ का + जुज़ ३५ व तक्रीवे ३६-ईदे-माहे ३७-सियाम ३८ जानता हूँ कि उसके फ्रंज़<sup>3 ९</sup> से तू + फिर बना चाहता है माहे तमान द माह<sup>४ व</sup> बन, माहताब<sup>४ २</sup> बन मैं कौन ? + मुझको क्या बाँट देगा तू इनआम मेरा अपना जुदा मुआमला ४३ है + और के लेन-देन से क्या काम

<sup>9.</sup> पतझड़, २. दूज का चाँद, ३. प्रातःकाल, ४. ढंग, ४. वदन, शरीर; ६. लाचार, ७. चक, ८. समय, ९. जाल, १०. शावाश, मूवारक; ११. नशा, आनन्द; १२. खास लोग, १३. प्रशंसा, मुवारक; १४. खुशी, १४. सर्वसाधारण, १६. समा-याचना, १७. सन्देश, १८. शुक, १९. अन्त, २०. गुप्त वात, रहस्य; २१. चुगुनखोर, २२. आशा-स्थान, वह जिससे आशा की जाय; २३. लोग, जन-समह; २४. गुलाम, २४. शायद, २६. ढंग, २७. प्रशोक्ति, २८. चमकता हुना सूर्य, २९. चन्द्रमा, ३०. सामीप्य, ३१. तरीका, ३२. स्थायी रूप से, ३३. पद, स्थान; ३४. जान-पहचान, ३४. सिवाय, ३६. निकटता, अपनत्व; ३७. महीना, ३८. रम्जान का महीना, जिसमें मुसलमान रोजा रखते हैं, ३९. कृपा, ४०. पूर्णमा का चाँद, पूर्णन्दु; ४१. चन्द्रमा, ४२. पूर्णचन्द्र, चाँदनी; ४३. व्यवहार।

देखना मेरे हाथ में लबरेज़<sup>२०</sup> + अपनी सूरत का एक बिलीरीं<sup>२९</sup> जाम<sup>२२</sup>

यहाँ 'गालिब' ने बिल्कुल नया रास्ता निकाला है। भाषा में क्लिब्टता नहीं, प्रवाह और बोज है। लेकिन वह ठाट-बाट नहीं, वह तड़क-भड़क नहीं, वह उदात्त स्वर नहीं, जिसे क्सीदे का बावश्यक अंग समझा जाता है। 'गालिब' अपिरचित, क्लिब्ट, भद्दी भाषा में शेर नहीं लिखते। वह तो बातें करते हैं; भाषा साफ-सुथरी है, शब्दों के उच्चारण का ढंग वही है, जो साधारण बातचीत में प्रयुक्त होता है। समान रूप से फैला हुआ बुलन्द स्वर नहीं है, उनका स्वर ऊँचा होता है, फिर धीमा हो जाता है; और कभी भी वार्तालाप की सीमाओं से आगे नहीं बढ़ता। आम क्सीदों की उदात्तता और एकरसता यहाँ विल्कुल नहीं —

उठ गया बहमन वो दै का चमनिस्तां से अमल तेगे उदीं ने किया मुल्के ख़िजां मुस्तासल

एक ओर यह रंग है, और साधारणतः यही रंग सर्वे व्यापी है; और दूसरी ओर यह सादगी है:

हाँ, महे-नो, सुनें हम उसका नाम जिसको तु मुकके कर रहा है सलाम

यहाँ वातावरण दूसरा है, नया, स्वाभाविक है; और इसी वजह से इसमें एक ताज्गी है, जानदारी है, एक ड्रामाई शान है, जो मुश्किल से मिलती है। कहीं लहजा बोलवाल का है। "बारे दो दिन कहाँ रहा गायव"। शब्दों के कम, स्वरोच्चारण की प्राकृतिक अकृतिमता से यही जान पढ़ता है कि कोई बातें कर रहा है बौर फिर कथोपकथन की शान पैदा हो जाती है: "वन्दा आजिज़ है गरिशे-ऐयाम"। हाँ, तो कहीं बावाज़ बोलवाल की सतह पर है तो कहीं कुछ ऊँची हो जाती है:

मरहवा ! ऐ सरूरे खासे ख्वास हब्बजा ऐ निशाते आमे अवाम

दूज का चौद दिखाई पड़ने पर साधु-साधु कहा जाता है और खुशी में उच्चारण का स्वर कुछ ऊँचा और तीत्र हो जाता है। ओर फिर कहीं पर उसमें तनाव आ जाता है। आवाज तीत्र

9. अभिलाषा, २. दान, ३. विशिष्ट, ४. कृपा, ५. देगा, ६. शान, शक्ति, वैभव; ७. चमक-दमक, प्रकाश; द. लाल रंग की शराब, ९. मंजिलें, स्थान; १०. आसमानी, आकाश पर की; ११. काट चुका, तय कर चुका; १२. कंदम, चाल; १३. झलक, १४. प्रकाश ग्रहण करनेवाले, देदीप्यमान; १४. मली, १६. महल, बालारेज, बाग; १७. खुली जगह, शांगन; १६. देखने की जगह, दृश्य; १९. कोठा, २०. छलकता हुआ, २१. शीशे का, २२. प्याला।

होने के बदले कुछ खिची-खिची हो जाती है, तेवर बदल जाते हैं:

माह बन, माहताब बन, मैं कौन? + मुझको क्या बाँट देगा तू इनआम
यह तो कुछ मिसाल यों। सभी जगह इसी तरह का उलट-पलट, चढ़ाव-उतार होता रहता है, जिससे
काफ़ी जटिलता, सुखकर जटिलता, पैदा हो जाती है। वज़न (छन्द की माता) तो बदलता नहीं,
लेकिन स्वरोच्चारण और माता के चढ़ाव-उतार से लय का रूप बदलता रहता है। उदाहरणस्वरूप अन्तिम छह शेरों को लीजिए। पहले शेर में बातचीत का रंग है:

मेरा श्रपना जुदा मुआमला है + श्रीर के लेन-देन से क्या काम यह गद्य की सतह से बहुत समीप है, लेकिन इसके बादवाले दो शेरों में यह रंग बदल जाता है। इनका स्तर गद्य की सतह से ऊँचा हो जाता है। इन शेरों में एक ज़ोर है, एक उदात्तता है, जो पहले शेर में नहीं:

है मुझे श्रारज्रूए बिंह्शशे-खास + गर तुझे है उमीदे रहमते आम जो कि बढ़शेगा तुझको फुरें फुरोग् + क्या न देगा मुझे मये-गुल्फाम

इन शेरों के दोनों मिसरे जँचे-तुले हैं, बरावर के हैं। ऐसा जान पड़ता है कि दोनों मिसरों में शब्द नाप-तोलकर रखे गये हैं—''आरज़ूए बिंख् शो खास'' एक पल्ले में तो ''उमीद रहमते आम' दूसरे पल्ले में। फिर 'खास' व 'आम' का विरोधाभास। इसी प्रकार 'फरें-फ़रोग' के मुकाबिले में 'मए-गुल्फ़ाम', 'बढ़ शोगा'—'देगा', 'तुझको-मुझे'। इसके बाद फिर रंग बदलता है और शेष तीन शेर एक लम्बे वाक्य में ऋं खलाबढ़ हैं, और इन तीनों शेरों को एक साथ पढ़ना होता है, मानों एक ही सांस में:

जविक चौदह मनाजिले-फ़लकी + कर चुकी कृतअ तेरी तेजिए-गाम तेरे परतव से हों फ़रोग-पज़ीर + कूव मश्कूय व सेह्न वो मन्ज़र वो बाम देखना मेरे हाथ में लबरेज + अपनी सुरत का एक विलोंरी जाम

इसका परिणाम यह होता है कि एक तरफ़ तो दूज के चाँद की द्रुतगामिता का नक्षा नज़रों में घूमने लगता है और ऐसा जान पड़ता है कि दूज का चाँद आसमान की चौदह मंज़िलों को शीझातिशीझ तय कर रहा है और तय कर लेता है; और फिर इस शब्द-योजना की वजह से अन्तिम शेर एक खास ज़ोर, असर और ड्रामाई शान लिये हुए काव्याकाश पर उभरता है, मानों पूर्णिमा का चाँद आसमान पर चमक रहा है।

> देखना मेरे हाथ में लबरेज़ अपनी सूरत का एक विलौरीं जाम

कोर इन सब खूवियों के साथ खुले हुए वायुमण्डल में विखरी हुई चौदनी का समा भी दिखाई देता है:

तेरे परती से हों फ़रोग-पज़ीर कूव मसकूव सेह्न वो मंज़र वो नाम सारांग यह कि इस प्रकार की बहुत-सी खूबियाँ हैं। मुश्कल यह है कि लिखने में इस सूक्ष्म-सुकुमार सौन्दर्य को स्पष्ट करना बहुत कठिन है; बातचीत में इस सुम्दरता का सफल विवेचन हो सकता है। यह मिसाज अपने रंग की एक ही चीज है। लेकिन चूँ कि क्सीदे की आम डगर से हटकर है, इसलिए इसकी ओर कुछ व्यान न दिया गया, और किसी ने इसके महत्त्व को न समझा, और लोग इस नई राह पर अग्रसर न हुए। क्सीदे की रस्मी खूबियाँ कुछ इस तरह जम गई थीं कि किसी नये रास्ते की ओर व्यान जाता भी न था। मैंने 'मोमिन', 'मीर' और 'गालिब' से जो मिसालें प्रस्तुत की हैं, वे सब-की-सब आम डगर से हटकर हैं; और इसीलिए उन्हें सराहा नहीं गया। किसी ने यह न सोवा कि यहाँ क्सीदे के गुण न सही, कविता की खूबियाँ तो हैं, जिनसे क्सीदे प्रायः खाली होते हैं। इन्हें तो बस यह समझकर छोड़ दिया गया कि इन्हें क्सीदा कहना भूल है। इसी से विदिन होता है कि लोगों का मन विडम्बना का इतना अभ्यस्त हो गया था कि नई चीजें सामने आती थीं तो भी उनकी ओर आंखें न उठती थीं।

हाँ, तो प्रस्तावना के बाद क्सीदे में अभिप्राय-कथन की ओर उन्मुख हुआ जाता है। इस प्रयत्न में संक्षेप से काम लिया जाता है। इसका कोई खास महत्त्व भी नहीं है। हाँ, दिलचस्पी इतनी ही है कि कि सुन्दरता एवं पटुता के साथ किसी प्रेम-अम्बन्धी विषय का वर्णन या किसी दृश्य का चित्रण करने के बाद प्रशंसा आरम्भ करता है, और यह गुणानुवाद ही क्सीदे का असली और सबसे महत्त्वपूर्ण भाग है। इसी भाग में किव स्तुति-पात की प्रशंसा में अपनी सारी शक्ति ज्मीन-आसमान के कुलाबे मिजाने में लगा देता है:

तुझ से ममनं ैन फ़ंकतर रूए 3- ज़र्नी पर हर एक
बारें एहसान भ से तेरे है दुता पृश्ते अ फ़लक दे
हो गुहर बार तुझ आगे जो सहावे विनेतां विश्व कार्य विश्व कार्य कार कार्य कार कार्य कार कार्य कार कार्य कार कार्य कार्य

१. कृतज्ञ, २. केवल, ३ घरती की सतह, ४. बोझ, ४. कृतज्ञता, ६ झुकी हुई, ७. पीठ, द. आसमान, ९. मोती बरसानेवाला. १०. मेघ, बदली; ११. स्वाती-नक्षत्न, १२. विजली, १३. मुसकाता हुआ, १४. अवहेलना-सूचक कनखी, १४. समुद्र, १६. दानशीलता, १७, सीप, १८. भरा हुआ, १९. मोबी, २०. जोर से, २१. बात, २२. ईश्वर का विधान, २३. सूर्य, कृपा; २४. विचार, २४. स्वीकृति, परवाना; २६. सहनशीलता, २७. वरावर, २८. आसमान, २९. चीज्, ३०. तौर पर, ३१. भूल, ३२. फ्रिश्ता, ३३ वोझ, भार; ३४. लचककर चलना।

होवे ज्रां भी अगर मरकज्े खाकी को धमक ऐसा कमरे गावे-जमीं को शाखें हरचन्द द वः खिचवाए तो निकले न कसक तुझको लल्कार के मैदां में सफ् े मरदां के सामने आए तेरे कीन है ऐसा मरदक " बह अवौ तू है कि आगे से तेरे उस्तम गाव सर मार बगल जाए दबे पाँव विसक और ठहरे भी कोई ग्रान<sup>9</sup> तो हक<sup>99</sup> ने दी है दस्त १२ वो वाज ५3 में तेरे कृ वते १४ कृ दरत १५ या तक उसके मरवव १६ से मिलाकर बोहीं मरकब अपना हाथ पटके में दे श्रीर जीन के खाने से उचक मीर जब जीर से दे चर्ख १७ जमीं पर तो उसे कमरे-दायरए १८-खाक में आवे यः लचक कोह १९ पर एक उछलकर जो जमीं पर बैठे तोड़कर रूए-सना<sup>२०</sup> चूर करे पुश्ते समक<sup>२१</sup>

स्तुति-पाव की दानशीलता, जिसके भार से धरती का चेहरा और आसमान की पीठ हैरान है, जिसकी धन-सम्पत्त की वहुलता से स्वाती का वादल लज्जित है, जिसकी सहनशीलता के बोझ से धरती के केन्द्र को धमक और शेपनाग को आघात पहुँचे, जिसका अपूर्व साहस, जिसकी भुजाओं में ऐसी शक्ति है कि एक हल्के-से इन्टके में धरती के वृत्त की कमर में लचक पैदा हो जाय और पहाड़ तथा घाटियाँ अपनी जगहों से उछल पड़ें, अत्युक्ति की चरमसीमा है। इसी अतिशयोक्ति का परिणाम है कि कोई समझदार व्यक्ति इस प्रशंसा को सही नहीं मान सकता और उसे महज़ रस्भी चोज ख़याल करके केवल किव की मौलिकता और उसके परिश्रम पर नज़र डालता है:

स्तुति किसी राजा-महाराजा, मन्त्री, सचिव की हो या धार्मिक महापुरुषों की, उसमें एक ही पद्धति का अनुसरण किया जाता है। यदि किसी महापुरुष की प्रशंसा होती है तो सांसारिक लाभ तो नहीं, धार्मिक लाभ अवश्य उद्दिष्ट होता है। और, इसमें किसी निजी धार्मिक अनुभव से कोई सरोकार नहीं होता। वही बातें कही जाती हैं, जो रीत्यनुसार उचित तथा उपयुक्त नमझी जाती हैं। जो कुछ भी हो, किव-सुलभ मानक की दृष्टि से दोनों प्रकार के क्सीदों की एक ही दशा होती है; यानी यह कि वे प्रमापक पर पूरे नहीं उतरते।

<sup>9.</sup> तिनक-भर, २. केन्द्र, ३. आघात, चोट; ४. वह गाय, जिमके सींग पर घरती टिकी है, १. सींग, ६. जितना भी, ७. पंक्ति, ६. वीरों, ६. तुच्छ व्यक्ति, १०. क्षण, समय; ११. ईश्वर, १२. हाथ, १३. मोढ़ा, १४. शक्ति, १४ वल, योग्यता; १६. सवारी, घोड़ा; १७. चक्कर; घमाव; १८ वृत्त. १९. पहाड़, २०. आसमान का चेहरा, २१. वह मछली, जिस पर घरती टिकी हुई है (ऐसी कहावत है)।

अब रहा अन्तिम भाग । यह आशीर्वादात्मक होता है, और इसमें प्रायः संक्षेप से काम लिया जाता है । इसका महत्त्व भी कम होता है :

करता है यों सना को दुआ पर अब इख्तेसार अयारव हुआए-'ज़ौक,' हो मन बूल पत्रों मुस्त काव ता ईव वो ईवगाह हो और ख़ुक्वा वो निमाज़ ता ख़ुक्वा वो निमाज़ ता ख़ुक्वा वो निमाज़ ते मन्जूर के हो सवाव कि हर साल तुझको ईव हो फ़र्फ ख़ वि व इज़ ज़ वो जाह कि नाकाम कि हों उद्देश तेरे और वोस्त कामयाब कि

यह भी महज रस्मी है। इसमें प्रचलित विचारों को ही लिखा जाता है। इसमें विविधता की अधिक गुंजाइण भी नहीं, और न तो विविधता पैदा करने के लिए कुछ विशेष प्रयास ही किया जाता है।

स्पष्ट है कि क्सीदे में दो हिस्से महत्त्वपूर्ण हैं—प्रस्तावना और प्रशंसा। जैसाकि मैंने कहा है, प्रशंसा में ऐसी अनुचित अत्युक्ति होती है कि उसमें काव्य का होना ही असम्भव है। 'हाली' ने बहुत ठीक कहा है:

"मदह (प्रशंसा) में प्रायः एक नाम के सिवा किसी ऐसी विश्लेषता का ज़िक नहीं होता, जो प्रशंसित व्यक्ति के व्यक्तित्व से विशिष्ट लगाव रखती हो, विल्क ऐसे सम्यक् शब्दों में प्रशंसा की जाती है कि यदि प्रशंसा करनेवाला इस अभियोग में पकड़कर न्यायालय में लाया जाय कि तूने अमुक व्यक्ति की प्रशंसा क्यों की, तो क्सीदे-भर में कोई ऐसा शब्द न मिले, जिससे उसका जुम साबित हो मके। प्रशंसा में अधिकतर वही साधारण ढंग का स्तवन होता है जैसा. प्राचीन किवगण कहते चले आये हैं। और, प्रत्येक सद्गुण को इतना वढ़ा-चढ़ाकर कहा जाता है कि वास्तविक रूप में क्सीदे में वर्णित वातों के योग्य कोई मनुष्य तो हो हो नहीं सकता। प्रशंसित व्यक्ति में जो सच्ची खूबियाँ होती हैं, उनका लेश-मात्र भी वर्णन नहीं होता, बिल्क उनके बदले ऐसी असम्भव बातें कही जाती हैं, जो किसी जीवित प्राणी पर सच्ची नहीं उतर सकतीं। प्रायः ऐसा होता है कि जिस व्यक्ति की प्रशंमा की जाती है उसमें ऐसी खूबियाँ बताई जाती हैं, जिनके विपर्याय उपके व्यक्तित्व में मौजूद हैं। उदाहरण-स्वरूप एक अनपढ़ को विद्वान्, एक अत्याचारी को न्यायपरायण, एक मृखं व अनिमज्ञ व्यक्ति को बृद्धिमान् तथा मेधावी, एक लाचार पंगु को वलशाली, ओजस्वी कहना, और एक ऐसे शब्म को, जिसकी रान से कभी घोड़ की पीठ छू भी नहीं गई हो, घुड़सवारी में दक्ष और वीर-श्रेष्ट घोषित करना। कोई ऐसी बात नहीं कही जाती

१. प्रशंसा, १. आशोर्वाद, ३. संक्षेप, ४. ऐ खुदा, हे भगवन्, ५. स्वीकृत, ६. माना हुआ, ७. रम्जान महीना खट्न होने पर मनाया जानेवाला पर्व, ५. वह स्थान, जहाँ ईद की निमाज पढ़ी जाती है, ९. निमाज शुरू होने के पहले दिया जानेवाला धार्मिक प्रवचन, १०. उद्दिष्ट, ११. पुण्य, १२. मुबारक, १३. बड़ाई, १४. शान-शोकत, १५. असफत, १६. शत्नु, १७. सफत ।

जिसपर वह प्रशंशित व्यक्ति गर्वे कर सके या जिससे लोगों के हृदय में उसके प्रति सम्मान और प्रेम का भाव पैदा हो, और उसके सद्गुण तथा उसके सहचारी स्मरणीय हो सकें।"

इस अत्युक्ति में भी फ़ारसी का अनुकरण किया गया है। यदि अरबी क्सीदों का अनुकरण किया गया होता तो ऐसा भद्दापन न होता। अरब-निवासी अतिरंजित तथा निरथंक स्तवन
से भागते थे। इस तरह की बातों को वे निन्दनीय समझते थे। वह किसी की प्रशंसा करते भी थे
तो भेंट-पुरस्कार के लिए नहीं, बिल्क अपनी हार्दिक अनुभूतियों से बाध्य होकर करते थे। कहा
जाता है, किसी रईस ने एक अरब से कहा कि मेरी प्रशंसा करो तो उसने उत्तर दिया कि पहले
कुछ करो तो मैं कहूँ। प्ररबी कसीदों में वही बात है, जो फ़ारसी और उद्दं क्सीदों में नहीं है।
अर्थात् स्तवन होता है तो उसका, जो वास्तव में प्रशंसा के योग्य है, और बात भी वही कही जाती
हैं, जो वास्तिवकता पर आधारित हैं। फ़ारसी के क्सीदों में अधिकतर ऐसे लोगों की स्तुतियाँ हैं, जो
प्रशंसा के पाव न थे, और यदि थे भी तो उनके सद्गुणों के वर्णन में अत्युक्ति की सारी शक्ति
लगा दी गई।

क्सीदे में यदि सच्ची किवता की गुंजाइश थी तो भूमिका में थी। इसमें संसार-निरीक्षण, आन्तरिक अनुभूतियाँ, उच्च कोटि के नैतिक तथा दार्शनिक विषय—सभी चीज़ें समा सकती थी। इस भाग में एक स्वतन्त्र व सम्पूर्ण किवता लिखी जा सकती थी। लेकिन उदूं-किवयों ने यहाँ भी फारसी का अनुसरण किया। प्रचलित विषयों के प्रयोग के साथ-साथ आवश्यकता से अधिक शब्दों की आलंकारिकता, क्लिब्ट कल्पना, और खयालवन्दी पर ज़ोर दिया गया, किसी विशिष्ट निजी अनुभव को पदबद्ध करने का कभी प्रयास नहीं किया गया, और पूर्णता की खोज की ओर भी ध्यान न गया। असल उद्देश्य दिल व दिमाग को आतंकित कर देना रहा। इसलिए प्रांजलता और अर्थ-गर्भता के प्रमापकों को सामने रखा। इस उद्देश्य में सफलता मिली, किन्तु काब्यगत सौन्दर्य हाथ न आया।

उद्दं के किव अरबी के क्सीदों से कुछ नहीं सीखते हैं। एक 'सौदा' को लीजिए, वह 'खाका़नी', 'उर्फ़ी, 'अनवरी' से प्रभावित होते हैं, उनके क्सीदों पर क्सीदे लिखते हैं। 'खा़का़नी' के मशहूर क्सीदे: ''कि हिम्मतरा जनाश्ईस्त बाज़ानू व पेशानी'' पर नातिया क्सीदा लिखते हैं:

> हुआ जब कुफ़<sup>़</sup> साबित है वः तमगाए<sup>२</sup>-मुसलमानी न टूटी शेख से तस्वीहे<sup>3</sup> जुन्नारे<sup>४</sup>-सुलेमानी<sup>५</sup>।

इनका दूसरा मशहूर क्सीदा:

उठ गया बहमन वो दें का चमनिस्तां से अमल विमेन विदेश का चमनिस्तां से अमल विमेन विदेश का चमनिस्तां से अमल विमेन वि

'उर्फ़ी' के क्सीदे पर है और गुरेज़ 3 के अवसर पर 'उर्फ़ी' का एक मिसरा ले लिया है:

१. नास्तिकता, २. पदक, ३. माला, ४. जनेऊ, ५. सुलेमान बादशाह से सम्बन्धित, ६. मध्य जाड़ा, जो जनवरी में पड़ता है; ७. दिसम्बर का महीना, ८. बाग, ९. बाय-कलाप, प्रभाव; १०. जनवरी का महीना, १०. पतझड़, १२. नष्ट किया हुआ, १३. पलायन, वह स्थान जहाँ से भूमिका के बाद प्रशंसा आरम्भ होती है।

[मैं कहाँ तक व्याख्या करूँ; क्योंकि 'उर्फी' के कथनानुसार वायु की ऋपा से भिनकल में चिनगारी सफ़ेद हो गई।]

> ता-कुजा शरह<sup>२</sup> करूँ में कि बक्गैले उर्फ़ी अखगर अज् फ़्रैज़े हवा सब्ज़ शबद दर मिन्क्ल

इसी प्रकार 'अनवरी' के मशहूर क्सीदे:

गर विल वो दस्त बहुवो का वाशद + दिल वा दस्ते खुदायगा बाशद

[ यदि ह्दय और हाथ समुद्र एवं खान हों (यदि ह्दय और हाथों की उपमा समृद्र तथा खानों से दी जाय) तो बादशाह का हाथ और हृदय ऐसे हाथ और हृदय हैं। ] पर भी कुसीदा लिखा:

> गर फ़लक अब यः मेहरवां होवे जों तगर्ग अब ९ दुर-फ़ेशां १ ° होवे

एक कसीदे में वह 'अनवरी', 'सादी' व 'खाकानी' के समकक्ष होने पर गर्व करते हैं:

एक डंका है अब एकलीमे<sup>९</sup>-सखन<sup>१२</sup> में उनका रखते हैं ज़ेरे<sup>९3</sup> फुलक<sup>९४</sup> तब्ल<sup>९५</sup> वो ग्रलम<sup>९६</sup> चारों एक

सारांग यह कि फ़ारसी का प्रभाव स्पष्ट है, किन्तु अरवी कविता का असर विलक्ष्ण नहीं। अरवी क्सीदों में आवेगों व अनुमृतियों की नवीनता व प्रफुल्लता अधिक है। इनमें प्रेम-सम्बन्धी विषय अधिकतर पाये जाते हैं। यही कारण है कि ये क्सीदे जज़वात से भरे हुए हैं। छिवि, सुन्दरता, रंगीनी, तरुणाई और लालित्य के किव-सुलभ प्रभाव की मिसालें हर जगह मिलती हैं। तण्वीव के मानों गृज़ल है। जज्वात अधिक स्वाभाविक तथा किवसुलभ हैं। फारसी क्सीदों में भाव-मामिकता, शब्द-गौरव और कलाकारिता पर ब्यान अधिक रहता है, और उर्दू में यही चीज़ें जिच आई। इसलिए तश्वीव में भी जितनी अच्छी किवता सम्मव थी, न हो सकी। विचार और शैली कुदिम हैं, ज्लिब्दता का आधिपत्य है:

शब<sup>°</sup> को मैं अपने सरे विस्तरे ख्वाबे<sup>°</sup> राहत<sup>°</sup> नश्शए-इल्म<sup>°</sup> में सरमस्ते<sup>°</sup> गृहर वो नख्वत<sup>°</sup> मज़े लेता या पड़ा इल्म<sup>°</sup> को अमल<sup>°</sup> के अपने या तसौबर<sup>°</sup> मेरा हर उम्प्र<sup>°</sup> में तस्दीक्<sup>°</sup> तिस्ति हो गया इल्म हुमूली<sup>°</sup> था हुजूरी<sup>°</sup> मुझको

१. कहाँ तक, २ व्याख्या, ३. कयनानृसार, ४. जलता हुआ कोयला, ५. से, ६. कृपा, ७. यदि दिल और हाथ समुद्र और खान हों तो ऐसे हृदय और हाथ हमारे मालिक ही के हैं; ६. ओला, ९. बादल, १०. मोती विखेरनेवाला, ११. मुल्क, देश; १२. साहित्य, १३. नीचे, १४ आसपान, १५. डंका, नगाड़ा; १६. झण्डा, १७. प्रस्तावना, भूमिका; १६. रात को, १९-२०. सुखद निद्रा, २१. ज्ञान-मदान्धता, २२. गर्वोत्मत्त, २३. घमण्ड, २४. विद्या, २५. कियाशीलता, २६. विचार, भावना; २७. वात, विषय; २६. प्रामाणिक, २९. तकं, अनुमान द्वारा प्राप्त होनेवाला, ३०. प्रत्यक्ष।

या मेरा ज़े ह्न न मोहताज हुमूले सूरत
जो मसायल नज़री थे वः बढी ही थे तमाम
अव ल को तज़बा की इतनी हुई थी कसरत कि
कभी हिकमत थी मेरी कायदए सर्ज़ में सर्ज़ के सहवी अत कि
कभी भी नह्न में हर नह्न मुझे महबी अत कि
कभी मनौतक के को तफ़ी बुक़ के यह के नित्ति के हिकमत के कि
फ़ी के कि कमत हो यह फ़न कि गर्चे है तहते कि हिकमत के
कभी करता था मजिस्ती कि पह हवाशी कि तहरी र कि
कभी करता था इशारात कि दो अफ़ा के से सेहत कि
कभी मश्शाइयों दें से करता था में पेशरबी कि

कभी मैं निष्, ए<sup>32</sup>-हक् । यक् <sup>33</sup> में था सूष्क्रिताई <sup>35</sup>
कभी मैं मोतज़ ली <sup>34</sup> बाय से <sup>32</sup> रद्दे <sup>39</sup>-रोयत <sup>36</sup>
जो मुहन्दिस <sup>38</sup> कभी मालू क् <sup>38</sup> ब शक्लो <sup>38</sup> बो मिक् बार् <sup>32</sup>
जो मुहासिब <sup>33</sup> कभी मसल् फ् <sup>35</sup> ब ज़र्ब <sup>36</sup> वो कि समत <sup>38</sup>
खानए <sup>38</sup>-काबा से खारिज <sup>36</sup> कभी शक्ले <sup>38</sup> दाखिल <sup>48</sup>
शक्ले खारिज थी कभी दाखिल - बैते <sup>49</sup>-ग्रवत <sup>42</sup>

#### क्लिब्टना ! क्लिब्टता !! क्लिब्टता !!!

(२) स्तुति एक ओर, तो निन्दा दूसरी ओर अपना रंग दिखाती है। हजो (निन्दा) साहित्य का एक स्वतन्त्र रूप है, लेकिन उर्दू में इसका स्थान अन्य साहित्यिक रूपों के वरावर नहीं। बहुत कम कवियों ने इसकी ओर ध्यान दिया, और उनमें से केवल 'सौदा' को सफलता प्राप्त हुई। किन्तु 'हजो' गाली नहीं; हजां नैतिकता की शिक्षा दे सकती है, और देती है। मैंने कहा है:

<sup>9.</sup> मेधाशक्ति, बुद्धि; २. प्राप्त, सुलभ; ३. समस्याएँ, ४. सैद्धान्तिक, ४. प्रत्यक्ष, ६. अनुशन, ७ अधिकता, ८. नियम, ९. शब्दबोध, १० व्यय, ११. पदबोध, १२. प्रकार, ढंग; १३. तल्लीनता, १४. तर्कशास्त्र, १४. श्रेष्ठता, १६. वाणी, १७. ऊपर, श्रेष्ठ, १८. कला, १९. यद्यपि, २०. नीचे, अधीनस्थ, २१. दर्शन, २२. गणित, ज्योतिष; २३. भाष्य, २४. लिपिबद्ध, २४ - २६. अलीसीना (Alicinna, रिवत पुस्तकः; २७. शुद्धता, सत्यता; २६. ऐसे विद्वान् जो दूसरों के पास जाकर मोखते थे, २९. आगे बढ़ जाना, ३०. प्राचीन दार्शनिकों का एक सम्प्रदाय, ३१. थागे बढ़ जाना, ३२. खण्डन, ३३. सत्यसिद्धान्त, ३४. मिथ्या धर्म में विश्वास करनेवाला, ३४. मुसलमानों का एक धार्मिक सम्प्रदाय, ३६. कारण, ३७. खण्डन करना, ३८. साक्षात् भगवद्दशन का खण्डन, ३९. गणितज, ४०. प्रेमी, ४९. रूप, विद्य; ४२. मात्रा, ४३. हिसाब करनेवाला, ४४. कार्यरत, ४५. गुणा, ४६. भाग, ४७. कावे की मस्जिद, ४८. निष्कासित, निकाला हुआ; ४९. समान, सदृश; ४०. प्रवेश करनेवाला, प्रविष्ट; ५१. घर, ५२. याद्या, पर्यटन।

"हजो लिखनेवाला वेढंगे, दोषयुक्त, वीभत्स दृश्यों को देखकर अधीर हो जाता है। अन्याय, कुरता, दम्भ की मिसालें देखकर उसके हृदय में घृणा, क्रोध, तुच्छता और इसी प्रकार के जज्बात उभरने लगते हैं। उसकी निन्दा-विषयक कविताएँ इन्हीं जज्बात की अभिव्यक्ति करती हैं। वह भी कलाकार है। इसलिए वह अपने जज्वात महज सीधे-सादे ढंग से वयान नहीं करता। वह अपने आवेगों से, उनकी प्रचण्डता के बावजूद, प्रयक्ता ग्रहण करता है, और उनसे अलग-अलग होकर, उन्हें अपने काबू में लाकर, उनकी कलात्मक ढंग से अभिव्यक्ति करता है। और, इस कलात्मक अभिव्यंजना के कारण आवेगों की प्रखरता में कभी नहीं, वृद्धि हो जाती है। हजो लिखनेवाले व्यक्ति में उच्च कोटि की नैतिकता होती है, और वह अपने ऊँचे स्थान से मानवीय कमजोरियों, खामियों तथा धूर्तता को अपनी व्यंग्योक्तियों का लक्ष्य बनाता है। लेकिन हजी लिखनेवाला मनुष्य है और मानवीय सीमाओं में घिरा हुआ है। इसलिए हमेशा नहीं तो अक्सर उसकी व्यंग्यपूर्ण कविताओं का आरम्भ किसी निजी जज वे से होता है। लेकिन यदि वह अपनी कला के महत्त्व और उसकी आवश्यकताओं से अवगत है तो अपने व्यक्तिगत जज् वे से पृथक्ता ग्रहण करता है और उसे (हजो को) एक प्रकार की व्यापकता प्रदान करता है। जो कुछ भी हो, हजो-लेखक अपने समस्त आवेगों पर अधिकार रखता है; वह हँसता भी है और रोता भी है। वह सहानुभूति, दया, उदारता, न्याय के जज्वात को उभारता है और साथ-साथ द्वेष, कोध और घृणा के जज्वात को भी भड़काता है......

"इस जगह पर एक दूसरी गृलतफ़हमी को भी दूर कर देना आवश्यक है। प्रायः यह समझा जाता है कि निन्दात्मक किवता में कान्य, उच्च कोटि के कान्य, का अस्तित्व सम्भव नहीं। साधारण बोलचाल में किवता जज़बात की अभिन्यंजना का दूसरा नाम है। निन्दात्मक किवता में किसी शाब्स के दुर्गुणों या किसी मानवीय तृटि का न्यंग्यपूर्ण ढंग से उद्घाटन होता है। इसलिए

१. भार, बोझ, संतुलित मात्रा, छन्द ।

इन कविताओं में प्रत्यक्ष रूप से जज्वात का ( और जज्वात का मतलव विशेष प्रकार के जज्ञात से होता है ) अस्तित्व नहीं होता : इस परम्परागत दृष्टिकोण के अनुसार जज्ञात केवल वही हैं, जिनसे गज़लें भरी-पड़ो हैं। उन्हीं अनुभूतियों, विशिष्ट तथा सीमित अनम्तियों को, काव्य का वाहक समझा जाता है, जो सीन्दर्य तथा प्रेम के सम्बन्ध में होते हैं, जो इस संसार की निस्सारता, मौत, या अधिक-से-अधिक स्वदेश-प्रेम, स्वतन्त्रता की लगन से सरोकार रखते हैं। लेकिन यदि घ्यानपूर्वक देखा जाय तो ज्ञात होगा कि निन्दात्मक कविता जज्ञात के विना सम्भव ही नहीं। हजो लिखनेवाला कवि अन्याय, निर्दयता, अत्याचार, और इसी प्रकार की अन्य मानवीय नुटियों को देखकर प्रभावित होता है; और इसी निरीक्षण से प्रभावित होने पर उसकी अन्तरात्मा में घृणा, कोघ, हिकारत का जज्बा जोश में आता है। इन्हीं जज्बात की अभिव्यंजना वह अपनी कविता में करता है। यदि प्रेमावेग एक प्रवल शक्ति है तो घृणा का जज्वात भी एक शक्तिशाली बल है; यदि कोई सुन्दर प्राकृतिक दृश्य हमारी काव्याभिविच को उत्ते जित करता है तो कोई बीभत्स मानवीय दृश्य हमारी क्रोधानुभूति को भड़काता है। अगर माशूक की शारीरिक सुपमा की प्रशंसा में हम वान्विलास कर सकते हैं तो किसी शब्स के निवन्ध आचरण का घुणायुक्त उद्घाटन भी कर सकते हैं। इससे स्पष्टतया विदित होता है कि निन्दात्मक कविता में भी जज्वात की अभिव्यक्ति होती है और शेर के पैगाने में हर प्रकार के जज्यात समा सकते हैं। केवल यही नहीं, जिस तरह गज़ल के शेरों या किसी रूमानी नज्म में प्रवल आवेग वर्तमान हो सकते हैं उसी तरह निन्दात्मक कविता में भी जज़बात की प्रचण्डता हो सकती है; और अगर किसी शेर या नज़म में उच्च कोटि की कविता हो सकती है तो फिर निन्दात्मक कविता में भी उच्च कोटि के काव्य का होना सम्भव है।

"रशीद अहमद साहेब लिखते हैं: 'सर्वोत्तम व्यंग्य का आधारभूत सिद्धान्त यह है कि वह व्यक्तिगत शत्नुता तथा पक्षपात से विमुक्त और बृद्धि एवं चिन्तन की निलिन्त क्षुव्धता एवं प्रभुक्लता का परिणाम हो। इस प्रमाणक पर 'सौदा' की लिखी हुई हुज़ में सर्वांग पूरी नहीं उत्तरतीं।' यह बात सही नहीं। हजो लिखनेवाला कि यदि हमेशा नहीं तो अकसर तथा अधिकांग किसी प्रकार के निजी शत्नु-भाव, द्वेष तथा पक्षपात से प्रभावित होकर निन्दा करने के लिए उद्यत होता है। इसलिए निन्दासूत्रक कविताओं में व्यक्तिगत तत्त्व का होना अनिवायं है; सैद्धान्तिक आवश्यकता यह है कि किब अपने निजी आवेग को व्यापकता प्रदान कर सके। अर्थात् वह अपने व्यक्तित्व को अलहदा करके अपने कोध एवं घणायुक्त हृदयावेग को आम मानवीय वृद्धिों के विश्व मड़का सके। उदाहरण-स्वरूप मोहन, सोहन, उद्धव यानी किसी व्यक्ति या समाज ने किब के साथ अन्याय किया। इस अन्याय के कारण उसके दिल में गृम वो गुस्से ने उथल-पुथल मचाई। एक सफल हजो-लेखक किब अपने जज्वात की हलचल को काबू में आता है, और उस घटना-विशेष से दृष्टि हटाकर अन्याय, सार्वभौमिक अन्याय, को अपने व्यंग्य का लक्ष्य वनाता है। बृद्धि और चिन्तन की निलिन्तता के नमूने कम मिलते हैं। किब मनुष्य है और उसके जज्वात निजी होते हैं: अधिक-से-अधिक वह अपने जज्वात की व्यापक बना सकता है। लेकिन जबतक वह फरिश्ता या भगवान् न हो जाय

उस समय तक वह बृद्धि और चिन्तन से निर्णित नहीं हो सकता। हजो लिखनेवाला कि एक कृद्ध मानव है और उसका रोष निर्णित नहीं, कलुषित होता है। सम्भव है कि इस रोष का कारण स्पष्ट रूप से दिखाई न पड़े और वह उसके अवचेतन की गहराइयों में छिपा हुआ हो। इसलिए सर्वोत्कृष्ट व्यंग्य की बृत्तियादी शर्त्त यह नहीं कि वह निजी वैमनस्य एवं पक्षपात से विमुक्त हो। सर्वोत्कृष्ट व्यंग्य की बृत्तियादी शर्त्त यह है कि व्यक्तिगत आवेग महज़ निजी न रहे, विलक व्यापक हो जाय। यदि 'सौदा' की हज़ वें दोषयुक्त हैं तो इसका कारण यह है कि वह अपनी अनुभूतियों को काबू में नहीं लाते, उनसे पृथक्ता ग्रहण नहीं करते, और उन्हें कल्पना की ज्वाला में तपाकर अपनी निजी गन्दिगयों से पाक नहीं करते:"

अस्तु, वही किव उच्च कोटि की हजो लिख सकता है, जिसकी नैतिकता का प्रमाणक ऊँचा हो, जो प्रत्येक मानवीय किया को बुद्धि और सत्य की तुला पर तौले, जिसका हृदय सद्भावनाओं से परिपूर्ण हो, जो अत्याचार, निर्देयता, अपकार, मूर्खता, आन्तरिक तथा बहिर्गत खोट के देखने से प्रभावित होकर उनके निराकरण के लिए कमर कसकर खड़ा हो जाय, जिसमें घृणा, क्रोध और तुच्छता के जज़वात मौजूद हों, जो व्यंग्य तथा हास्य पर प्रभुत्व रखता हो, जिसका हृदय निर्भीक तथा निर्दं न्द्र हो, जिसे किसी पुरस्कार का लालच अथवा परिशोध का भय न हो और जो उच्च कोटि का कलाकार हो।

'सौदा' को न किसी इनाम का लालच था, न इन्तिकाम का डर । उनमें बहुत-सी ऐसी विशेषताएँ मौजूद थीं, जो एक उच्च कोटि के हजो-लेखक के लिए आवश्यक हैं। वह सहृदय तथा प्रफुल्ल चित्तवाले व्यक्ति थे। 'आजाद' के कथनानुसार उनके हृदय का कमल सदा खिला रहता था। प्रकृति ने उन्हें हास्य और व्यंग्य दोनों की कमता प्रदान की थी—ऐसा हास्य, जिससे हठात् हँसी आ जाय, ऐसा व्यंग्य जो अपनी काट और तेजो के कारण दिल में उतर जाय। वे स्वयं हँसते थे और दूसरों को हँसाते थे, लेकिन इस जिन्दादिली के वावजूद जब वे कच्ट होते तो उनके रोष का अन्त न था। उनके रोष से उनके समकालीन परिचित थे और इसलिए भयभीत रहते थे, कारण कि उनके तरकश में व्यंग्य के हजारों तीर थे, जिनका हृदय-भेदन निराध्यय था। लोग उनसे भयभीत रहते थे, लेकिन वह किसीसे न डरते। उनकी कल्पना द्रुतगामी और ऊँची उड़नेवाली थी। वह क्षणमाद में रंग-विरंगी तस्वीरें तैयार कर सकते थे, एक-से-एक रंगीन तथा हास्यास्पद।

'सौदा' ने प्रायः खास-खास लोगों की हज् वें लिखी हैं। 'मीर जाहिक', 'फिदवी', 'मौलवी नुदरत', 'मीर तक़ी' 'मीर', 'मौलवी साजिद', 'हकीम गौस', 'मिरजा फैज़', 'मिया फ़ौक़ी'—सब उनके तीरों का लक्ष्य बने। इन सब नज़्मों में उनका निजी भाव बहुत प्रत्यक्ष है, और फिर अत्युक्ति की भी प्रचुरता है। 'मौदा' की हज़्बों में भी उतनी ही अत्युक्ति होती है जितनी उनके क़सीदों में होती है, और वह अक्सर एक ही बात को कई बार भिन्न-भिन्न रूपों में दुहराते हैं। ''मसनवी दर-हज़्वे-मीर जाहिक'' में बस एक बात है, यानी 'मीर जाहिक' की लोजुपता। इसी का नक्शा खींचा गया है। आश्चर्य इस बात पर होता है कि 'सौदा' ने किस तरह एक ही बात को विभिन्न रूपों से बयान किया है। लेकिन, विविधता के बावजूद पुनरावृत्ति स्पष्ट है, जिसके कारण मन

कुछ क्षुच्य हो जाता है। फिर भी कहीं-कहीं पर वर्णन-शैली बड़ी ही आनन्दप्रद है। मानों शब्दों के द्वारा उन्होंने जीती-जागती तस्वीरें खींच दी हैं। 'मीर ज़ाहिक' को किसी ने भोजन के लिए निमन्त्रण दिया। एक दिलचस्प घटना के वाद, जिसको बुहराना आवश्यक नहीं, उन्होंने पूछा: बारे क्या-क्या कहो तो पकवाया। उनके ने कहा: कृलिया, पृलाव, विरियानी। यह सुनते ही 'मीर ज़ाहिक' पर अजब असर हुआ:

यह सुख़न मिस्ले तिरे-शहाव + दौड़ा मतबख़ की सिम्त हो बेताय जाके मतबख़ प यह पड़ा इस तरह + में बया उसका ग्रंग कर किस तरह लाठियां ले ले हाथ पीर-वो जवां + करते ही रह गये सभी हां-हां गोश्त, चायल, मसाल: तरकारी + सब समेट उसने एक हो बारी मुतलक़ उसने न मानी डांट-डपट + रखके कल्ले में कर गया सब चट ख़र्च कर यह सलूक दोस्त के साथ + मांगे फिर यह दुआ उठाके हाथ यारव इतनी तू अब मेरी मुनले + मुझको एक आसमां-सा कल्ला वे वह भी यों ही चला करे दिन-रात + जो बहुन पहुँचे वो जनाव वो नवात वह जी यों ही चला करे दिन-रात + जो बहुन पहुँचे वो जनाव वो नवात वह जी यों ही चला करे दिन-रात + जो बहुन पहुँचे वो जनाव विवास कर उसको अपना पेट भहें + तुफ़ी न जाकर किसी हे दरी पर करें

'मीर ज़िहिक' की अधीरता, उनका उल्कापात की तरह रसोई-घर की ओर दौड़ना, लोगों का हाँ-हाँ करते रह जाना, 'मीर ज़िहिक' का सब गोश्त, चावल, मसाला, तरकारी चट कर जाना, उसके बाद भगवान से आसमान-सा कल्ला माँगना — यह सब जीतो-जागती तस्वीर हैं। पहले हिस्से में एक रवानी है, जिससे 'मीर ज़िहक' की अधीरता और उतावलेपन का पता चलता है। रसना-परितृष्ति के बाद रवानी कक जाती है और शान्तिपूर्वंक हाय उठाकर प्रार्थना की जाती है। जो खूबी इन शेरों में है वह अत्युक्ति की अधिकता के कारण नष्ट हो जाती है: अनुचित अत्युक्ति के साथ-साथ 'सौदा' कभी-कभी बेहूदा गालियों का भी प्रयोग करते हैं जो सही साहित्यिक अभिक्विवालों को अप्रिय जान पड़ती हैं, तरजीअवन्द दर-हज्वे 'भीर ज़ाहिक' का पहला बन्द अथवा 'हज्वे-फ़िदवी' का यह बन्द "इस खामी का प्रत्यक्ष प्रमाण है।"

सुन बे उल्लू पहुँच तू बंगाले + मादा<sup>9 द</sup>-सग आपको तू बनवा लें मेरे तई गो<sup>9 6</sup>है बस्के <sup>9 ८</sup>ज़ौक <sup>9 ९</sup>वसग<sup>2 9</sup> + सग बहुत खूव मैंने हैं पाले इतने शागिर्व ढुँढता है अवस<sup>2 9</sup> + सग से एक आके तू गिरह खा ले ऐसे शागिर्वों से कई बेहतर + निकल आवेंगे भूँकनेवाले सूरतों में पड़ेंगे<sup>2 2</sup> रंगारंग<sup>2 3</sup> + लाल, तूसी, सफेद और काले चाहे उल्लू ही तू रहे बनकर + खुलक़<sup>2 ४</sup> शागिर्व अपने कर डाले

२. वात, २. सबृश, ३. उल्कापात, ४. रसोईघर, ५. ओर, ६. अधीर, ७. बूढा. ८. तिकि भी, ९. बर्ताव, १०. हे भगवान्, ११. साथ, प्राप्त होना; १२. जड़ पदार्थ, १३. वनस्पति। १४. धूक, १४. दरवाजा, १६. कुितया, १७. यद्यपि, १८. चूँकि, १९. शोक, व्यसन, चाह; २०. कुत्ता, २१. निरर्थक, वेकार; २१. होंगे, घटित होंगे; २३. रंग-विरंगे, २४. जनता, लोगों का।

(बादशाह बनने के लिए ) कोई उल्लू की छाया के नीचे नहीं आवेगा, यदि हुमा (जिसकी छाया के प्रभाव से मनुष्य बादशाह बन जाता है ) संसार से लुप्त ही क्यों न हो जाय।

कस<sup>भ</sup> न आयद<sup>२</sup> ब<sup>3</sup> जेरे<sup>४</sup> सायद बूम<sup>५</sup> अर<sup>६</sup> हुमा<sup>७</sup> अज्<sup>८</sup> जहाँ शवद<sup>६</sup> मादूम<sup>भ</sup>°

इस प्रकार के उदाहरण अक्सर मिलते हैं: 'सौदा' अपनी प्रतिभा की उफान को तिनक भी नहीं रोकते। विचारों को जाँचते-परखते भी कम हैं और ऐसे घृणित विचारों तथा चिन्नों का प्रयोग कर डालते हैं, जिनसे उनकी कलाकारिता पर धब्बा लगता है।

'सौदा' में एक कमी यह भी है वह अपनी हास्य-रसज्ञता की शक्ति से किसी नवीन, दिल-चस्प पान्न का निर्माण नहीं करते। अपने विषय को व्यंग्यपूर्ण ढंग से घटा या बढ़ाकर वह किसी नये व्यक्तित्व का निर्माण कर सकते थे। यदि कहीं पर इस प्रकार के नये व्यक्तित्व का निर्माण किया है तो वह ''मसनवी दर-हज्वे अमीर दौलतमन्द बखील'' मे है। यहाँ भी रीत्यनुसार अत्युक्ति की अधिकता है। और, एक दूसरा दोष अनुचित वस्तार है, जो सौदा' की बहुत-सी कविताओं में मौजूद है। लेकिन इन बुटियों के होते हुए भी उन्होंने इस कृपण धनाढ्य की बड़ी सुन्दर तस्वीय कुशलतापूर्वक खींची है।

'सौदा' के मिन्न के आगमन पर उनकी वेचैनी—विशेषतः यह देखकर कि चारों ओर से काले बादल उठ रहे हैं और वर्षा के कारण वह लौटकर न जा सकेगा। वर्षा आरम्भ होने पर उनकी घबराहट, आकाश की ओर बार-बार घबराकर देखना कि पानी खुलने की सम्भावना है कि नहीं, अन्ततः निराश होकर बहाना करके यह कहते हुए खिसक जाना कि बकावल ११ से भोजन मँगा लेना, उसके नौकरों से परिस्थित का ज्ञान प्राप्त करना, और उसके व्यक्तित्व का सही अनुमान होना। तस्वीर का हर रख वास्तविकता पर आधारित हैं; विशेषतः यह घटना उसके व्यक्तित्व की कैसी अच्छी अभिव्यंजना है: उस धनी आदमी को एक ही पुन्न थाः दुर्भाग्यवश उसने अपने किसी मिन्न को अपने यहाँ भोजन करने के लिए आमन्त्रित किया। कोई तड़क-भड़कवाली दावत नहीं—एक रिकाबी ''तआम १२ व दीगर' बस''। इसपर उस कृपण की यह दशा हुई:

तिस प यों पेश<sup>98</sup> आया यह मरदूद<sup>94</sup> + याद आया उसे छठी का दूध चाहता था करे यह उसको आक्.<sup>98</sup> + और माँ को भी उसकी दे दे तिलाक् बारे लोगों ने आके समझाया + तब यः ओरू के हक्.<sup>98</sup> में फरमाया पत्थर इसके एवज़<sup>98</sup> तू क्यों न जनी<sup>98</sup> + काश फंस मरता वो यह नाशुदनी<sup>28</sup> यारो मुझसे तो लावलद<sup>29</sup> बेहतर + मेरा बेटा ग्रीर इस कदर अबतर<sup>22</sup>

१. कोई, २. आता है, ३. वो; ४. नीचे, ५. उल्लू, ६. यदि, अगरं ७. एक मुवारक चिड़िया; उसकी छाया किसी व्यक्ति पर पड़ जाने से वह राजा हो जाता है, ५. से; ९. हो जाता है, १०. अदृश्य, अलभ्य, ११. खानसामां, वाबरचियों का सरदार, १२. भोजन,, १३. फिर, १४. सामने आया, घाँटत हुआ; १५. निकृष्ट व्यक्ति, १६. वंचित, १७. विषय में, १८. बदले में, १९. प्रसविक्रया, २०. न होनेवालः, अनहोनी; २१. निस्सन्तान; २२. रही, चौपट।

में तो आपी को जानता था फज़ूल + पर यः मुझसे भी निकला नामाकूल र गड़े पैसे यह सब उठावेगा + ईंटों तक वेंच बेंच खावेगा

'सौदा' की चार हज्वें विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं: "मसनवी दर हज्वे 'शैदी फ़ौलाद खां' कोतवाल", क़सीदा दर हज्वे अस्प अलमुसम्मा व नज्हीं के रोज्गार", "क़सीदा शहर आशोव" और "मखम्मस-शहर आशोव"। यह नज्में काफी तच्चकोटि की हैं। पहली नज्म में मज़ाक खोर फक्कड़पन है, और अपने विशिष्ट रंग में लाजवाब है। और हास्य-विनोद व फक्कड़पन की तह में गम्भीरता तथा गहराई है:

क्या हुआ यारो वह नसक् है हैहात + लेमूं के चोर का कटे या हात शहर में क्या रहे या श्रम्त वो अमां + कैसी करती यी ख़ल्क, ख़ुश गुज़रां न या रिश्वत से कोतवाल को काम + शहर में या न चोट्टे का नाम अब जहाँ देखो वां झमक्का है + चोर है, ठग है और उचक्का है ख़ास वाज़ार का जो सुनिए वयां + उनने ख़ुर्दक के काट डाले कान दमड़ी के सौदे को जो वां जावे + पगड़ी खो सिर को पीटता आवे किस तरह शहर का न हो यह हाल + 'शैदी फ़ौलाद' अब जो है कुतवाल उनसे रिश्वत लिये यह बैठा है + इसके दिल में यह चोर बैठा है अपने दरवाजे आगे रख नटखट + किये हैं इनने घर के घर चौपट ठग न तलहा चढ़े हैं इसकी ग्रांट + मिल रही है उचक्कों से भी साँट सिर प देखें यः जिसके अच्छी शाल + गोया वह इसके बाप का है माल

यह उस समय की स्मृति है जब शहर में शान्ति एवं मुख-चैन का साम्राज्य था, जब लोग सुख से स्वतन्वतापूर्वक निर्द्वन्द होकर जीवन व्यतीत करते थे, जब कोतवाल ईमानदार था और उपद्रवियों की कहीं पहुँच न थी। एक वे दिन थे और अब ऐसी राति है कि हर जगह झगड़ा-फसाद, चारों ओर चोरी का हंगामा है। कोतवाल जिसका कर्तां व्या कि जनसाधारण की सुरक्षा का ख्याल रखे, अब चोरों से मिल बैठा है तो फिर चोरी-चमारी का अधिक प्रचार क्यों न हो:

अब जहाँ देखो वां झमक्का है + चोर है ठग है और उचक्का है

जव इस परिस्थिति से ऊवकर लोग कोतवाल के सामने दुहाई देते हैं तो वह इस प्रकार अपनी असमर्थता प्रकट करता है:

ख़ त्क हैं जब देख करके यह बेदाव + करते हैं कोतवाल से फरियाद बोलें हैं वह कि मैं भी हूँ नाचार + गर्म है चोट्टों का ग्रब बाजार करते हैं मुझसे अब बजाकर ढोल + मेरी पगड़ी का मेरे सिर पर मोल यारो कुछ चल सके है मेरा ज़ोर ? + देखों तो टुक कहाँ कहाँ है चौर ?

१. अधिक खर्च करनेवाला, २. अयोग्य, ३. प्रवन्ध, व्यवस्था; ४. अफ्सोस, ४. सुख-शान्ति, ६. चनता; ७. सुखी जीवन ।

मिट सके मुझ गरीब से यः ख़लल ? + है अमीरों के घर में घीर महल वेखिए गर बुतां र को भी बखुदा अ + हाथ में है उन्हों के दुउदे-हिना के किसको मारू में किसको दूँ गाली + घोरी करने से कौन है खाली यह व्यंग्य का अच्छा उदाहरण है, और यहाँ व्यंग्य हास्य के साथ काँघे से काँघा मिला रहा है:

देखिए गर बुतां को भी बख्बा + हाथ में है उन्हीं के दुज्दे-हिना

'क्सीदा दर हज्वे-अस्प अलमुसम्मा व तज्हीके रोज्गार" में 'सौदा' ईरान के किव 'अनवरी' से लाभान्वित हुए हैं। 'अनवरी' कहता है:

बर आदत प्रज् वेसाक वसंहरा वर्ष ग्रुदम + वा यक दो ग्राशना हम अज इब्नाय रोज़गार अस्पे चुनां कि दानी ज़र अज़िमयाना ज़र + वज़ काहिली कि बूद न मुक सुक न राहवार दर खुपत वख़े ज़ भाद हमां राहे-ईदगाह + मन गाह अज़ू पेयादा वगाहे वरू सवार न (अ)ज़ गुवारे-खास्ता वेर्क ग्रुदे बज़ोर + न (ग्र)ज़ ज़मीने ख़स्ता वर अंगेख़ते गुवार गह तानए अज़ीं कि रिकावश दराज़ कुन + गह बज़लए ग्रजां कि एनानश फ़रोगुजार मन वालः वो ख़िलल मुतहैयर फ़रोगुदा + चश्मे सुए यमीनम वो गोशे सुए यसार

[आदत के मुताबिक मैं घर से जंगल की ओर जाने के लिए बाहर निकला; दो-एक मित्र भी हमारे साथ थे। मेरा घोड़ा, जैसा कि तुम्हें मालूम है, मेरी रान के नीचे परीशान था। आलस्य के कारण उसकी ऐसी दशा थी; वह कोई इहुत तेज कोतल घोड़ा न था। ईदगाह तक के रास्ते- भर मे वह ऊँघता चिहुंकता जाता था; मैं कभी उसपर सवार हो जाता था, कभी नीचे उतर जाता था। न तो वह रास्ते की गर्द से ही बाहर निकल पाता था, न नमं ज़मीन पर उसकी टाप से गर्द ही उड़ती थी। कभी कोई ताना देता था कि उसकी पीठ पर से रिकाव उतार लो; कभी कोई हाँसी करता था कि उसकी लगाम ढीली करो। मैं परीणान, घवराया हुआ, शमिन्दा होकर नीचे उतर आया; कभी दाहिनी ओर ताकक्षा था तो कभी बायों ओर कान लगाकर सुनता था।

'सौदा' के कुछ शरों पर ध्यान दिया जाय:

ना"-ताक्ती का उसके कहाँ तक करूँ वर्या

फाकों का उसके अब मैं कहाँ तक करूँ शुमार का मिन्दे नक्शे-नाल ज़र्मी से बजुज़े के को ना हरियाज न उठ सके वह अगर बैठे एक बार हर रात झढ़तरों के तह दाना बूसकर वेखे है आसमां को तरफ होके बेकरार 3

<sup>9.</sup> गड़बड़, २. मृत्तियाँ, प्रेयसियाँ; ३. खुंदा की कसम ४. मेंहदी का चोर (अर्थात् मेंहदी लगाने में जो स्थान खाली रह जाते हैं ओर जिनके कारण हाथ पर छींट की छाप-सी दिखाई पड़ती है ), ५. कमजोरी, ६. उपवासों, ७. गणना, गिनती; ६. सदृण, ९. जूते का चिह्न, १०. सिवाय, ११. विनाश, १२. सितारों, १३. वेचैन, अधीर।

है इस क्दर ज़ईफ़ कि उड़ जाय बाव से सेखें उपर उसकी थान की होवें न उस्तवार से है पीर इस क्दर कि जो बतलावे उसका सिन पहले वा लेके रेगे - वयाबां करे शुनार के लेकिन मुझे जो कए किन्तवारीख़ या ब है शैतां इसी प निकला था जन्नत से हो सवार मानिन्दे-अस्पे के - खानए विकला था जन्नत से हो सवार जुज़ के दस्ते के - ग़ैर के नहीं चलता है ज़ीनहार के

देखा! 'सीदा' को भी कैसी सूझती है, और जो सूझती है खूब सूझती है। लेकिन वह अपनी कल्पना के घोड़ें को नहीं रोकते। यही कारण है कि उनकी हज्वें सूखे-गीले विचारों से भरी-पड़ी हैं और सन्तुलन एवं अनुपात की कमी नज़र आती है। अगर इनकी सूझ में बूझ का कुछ अधिक दखल होता तो ये हज्वें अधिक उच्चकोटि की हो जातीं। नज़मों में व्यवरों की सुन्दरता, उनकी विविधता तथा उपयुक्तता से नज़म के सीन्दर्य में वृद्धि होती है। लेकिन यदि व्यवरों की इतनी अधिकता हो कि नज़म का रूप-सीन्दर्य हक उठे या दूषित हो जाय तो इन्हीं व्यवरों की गणना उसकी बुटियों में हो जाती है। यही दोष 'सौदा' की नज़मों का एक सबसे बड़ा दोष है। उनकी नज़मों में व्यवरों का ऐसा विस्तार है, मानों वृक्षों की अधिकता के कारण जंगल दिखाई नहीं पड़ता।

'क्सीदए शहरआशोव' और 'मुखम्मसे शहरआशोव' में दुनिया की दयनीय दशा, ज्माने की दुःखमय हालत, यनःशान्ति का अभाव, घवराहट व बेचैनी, दिल्ली के अमीरों की तबाही एवं बरवादी, इन्हीं बातों का ओजपूर्ण तथा शानदार चित्रण मिलता है। आश्चयं होता है कि वे कितनी आसानी से दवं व असर, हास्य और व्यंग्य को इकट्ठा कर देते हैं, जिन्हें पढ़कर हैंसी भी आती है और रोना भी। कहीं-कहीं पर जिन्न-भिन्न पेशेवालों की तस्वीर खींचते हैं और कितनी पीड़ाजनक! हर शख़ का एक हाल है, हर जगह दुःख और चिन्ता है, किसी के हृदय में शान्ति नहीं है, किसी को सुख-आनन्द की छाया तक भी दीख नहीं पड़ती। और किव की दशा ऐसी है श

कायर<sup>१ ७</sup> जो सुने जाते हैं मुस्तगनी १ - उल-अहबाल देने जो कोई फ़िक्र वो तरद्दुद को तो यां है मुस्ताक १ ९ - मुलाकात उन्हों का कस वो ना कस सिलना इन्हें उनसे जो फ़्लाँ २ ९ इंडने २ ९ - फलाँ है। गर ईद का मस्जिद में पढ़े जाके दोगाना २ २

१. बूढ़ा, कमजोर; २. हवा, ३. खूँटे, ४. मजबूत, दृढ़; ४. बुड्ढा, ६. वयम, उम्र; ७. बालू, ८. मरुस्थल, ९. गिनती, गणना; १०. अनुसार, ११. इतिहास, १२. घोड़ा, १३. घर, १४. सिवाय, १४. हाथ, १६. हरगिज, कदापि; १७. कवि, १८. सभी दशाओं से चिन्तामुक्त, १९. इच्छुक, लालायित; २०. अमुक. २१. पुत्र, २२. नमाज।

नीयत कितए र-तहनियते उ-खाने ४-जमां है
तारी खें प-तबल्लुव की रहे आठ पहर फिक
गर रेल में बेगम के सुने नुत्फ़ए-खां है
इस्क़ाते र-हमल हो तो कहें मरसिया पिसकीन कहा है

सारांश यह कि कवि, नौकर-पेशा, मुल्ला, लिपिक, शेख-सभी अपनी दुद शा में व्यस्त हैं:

दुनिया में तो आसूदगी १२ रखती है फ़क्त १3 नाम ओव बा १४ में यः कहता है कोई इसंका निशा है सो इस प तयव कुन १५ किसी के दिल को नहीं है यह बात भी गोइन्वा १ ही का महज गुमा १७ है यां फ़िक्के महंशत १ है तो वां दग्दग्ए १९-हश्च २० आसूदगी २१ हफेंस्त न यां है न वहां है

कितनी निराशाजनक हैं ये पंक्तियाँ! सौदा कहते हैं कि जो इस दुनिया में आये वह सुख-चैन की आशा, परितुष्टि की तमन्ता से हाथ खींच ले:

'मुखम्मसे-शहर-आशोब' के अन्त में कितने करुणाजनक ढंग से वह संसार की उजड़ी हुई विनष्ट दशा को प्रतिबिम्बित करते हैं; ऐसा नव्शा खींचते हैं, जो दिल पर पत्थर की लकीर हो जाय:

सोखन २२ जो शहर की बीरानी २३ का कर्ल प्रागाज २४
तो उसकी सुनके करें होश चोग्द २५ के परवाज २६
नहीं व: घर न हो जिसमें शगाल २७ की आवाज
कोई जो शाम को मस्जिद में जाय बहरे २८ निमाज
तोवां चिराग नहीं है बजुज़ २९ चिराग - गूल ३०
ख्राव हैं व: इमारत ३९ क्या कहूँ तुझ पास
कि जिसके देखे से जाती रही थी भूख और प्यास
और अब जो देखो तो दिल होवे जिन्दगी से उदास
बजाय ३२ गुल चमनों में कमर-कमर है घास
कहीं सुत्न ३३ पड़ा है कहीं पढ़े मरगूल ३४

१. आन्तरिक इच्छा, २. उदूँ - फ़ारसी कविता का एक रूप, ३. मुबारकवाद, अभिनन्दन; ४. समय के सरदार, एक उपाधि; ४. तिथि, ६. जन्म, ७. गर्भाशय, द. वीर्यं, ९. गर्भपात, १०. शोक-संगीत, १० गरीब, दरिद्रं, बेचारा; १२. परितृप्ति, १३. केवल, १९. परलोक, १४. विश्वास, १६. कहनेवाला, १७. भ्रम, १८. रोजी-रोटी, १९. खटका, २०. प्रलयकाल, २९. अक्षर, वात; २२. बात, २३. उजड़ी हुई दशा, २४. आरम्भ, २५. उल्लू, २६. उड़ना, २७. श्राल, २८. वास्ते, २९. सिवाय, ३० राक्षस, राकस (गैवारी बोली में), ३१. भव्य भवन, ३२. स्थान पर, ३३. खम्भा. ३४. मुँदेर को जाल।

यह बाग खा गई किसकी नज़र नहीं मालूम
न जाने किन ने रखा या क़दम वः कोन थे शूम ।
जहां थे सर्वो - सनोबर वहां उगे है ज़क़ूम प्र
मचे है ज़ाग वो ज़गन से अब इस चमन में धूम
गुलों के साथ जहां बुलबुलें करे थीं किलोल
जहानावाद तो कब इस सितम के क़ाबिल था
मगर कभी किसी आशिक़ का यह नगर दिल था
कि यों मिटा दिया गोया कि नक़शे वातिल वा
अजब तरह का यः बहरे अ जहां में शाहिल प्र
कि निसकी ख़ाक भ से लेती थी खल्क की मोती रोल

जहानावाद की निर्जनता, इमारतों की खराबी, घरों की तवाही, चमन में फूल के स्थान पर घासों का आधिपत्य, सरो व सनोवर की जगह यूहर के वृक्षों की बहुलता, बुलबुलों के बदले कौवों की धूम, प्रत्येक विवरण दर्द से भरा हुआ है। वही नगर जिसकी मिट्टी से जनता मोती रोल लेती थी, जो कभी किसी प्रेमी का हृदय था, जो इस संसार-सागर में एक शान्तिप्रद किनारा था, ऐसा मिटा, मानों उसकी हस्ती एक नश्वर चित्र से अधिक न थी। असर क्यों न हो, जब इन पंक्तियों में किसी के दुखे हुए दिल की आवाज़ है। यह आवाज़ हृदय के मर्मस्थल को छू देती है।

इन निन्दासूचक किवताओं में 'सौदा' के क्सीदों से अधिक विविधता है, बाह्य और आन्तरिक दोनों ही। विषय भी एक-दूसरे से भिन्न हैं और वाह्य रूप भी; कहीं मुखम्मस के है तो कहीं मसनबी दें। कहीं पर वह क्सीदे का व्यवहार करते हैं तो कहीं तरजीअवन्द वें न किते का। हर जगह एक नया रंग, हर बार एक जुदा फून खिलता हुआ नज़र आता है। क्सीदे का ठाट-बाट यहाँ नहीं, किन्तु एक आकर्षक सादगी है। शब्द सीधे-सादे, साफ और परिचित हैं। पूर्णतया स्वाभाविक भाव तथा अकृतिमता है। ज़ोर-शोर वही है, जो क्सीदों में है; वही प्रवाह, वह विचारों तथा चित्रों की बहुलता है। विविधता और असर अत्यधिक है। ये नज़ में भी परिश्रम से लिखी गई हैं; वह परिश्रम तो नहीं जो क्सीदों में बृष्टिगोचर होता है; किन्तु फिर भी विषयवस्तु की ओर से असावधानी नहीं और उसे उपेक्षित नहीं किया गया है। इस काव्यरूप में 'सौदा' को उदूं-साहित्य में एक विशिष्ट स्थान प्राप्त है। यदि वह उन त्रियों से मुन्त होते, जिनका ज़िक हुआ तो उनका पद बहुत ऊँचा होता। फिर भी ये किवताएँ आदरणीय हैं, और उदूं में ये अपने विशिष्ट रंग में अपना जवाब नहीं रखतीं।

१. मनहूस, २-३. वृक्ष-विशेष जो सुन्दरता के लिए बागों में लगाये जाते हैं. ४. मदार के वृक्ष, ४-६. कौवे, ७. दिल्ली शहर, द जुल्म, अत्याचार; ९. योग्य, १०. मानों, ११ चित्र, १२. मिट्टा, १६. जनसाधारण, १७, १०० १९. एवं २०. उद्दे-फारसी कविसा के विभिन्न रूप।

## सन्दर्भ-संकेत

٤.

₹.

Ode—In ancient usage, a lyric poem intended to be sung or chanted, in modern usage, any lyric of lofty tone dealing progressively with one dignified theme.

'निकोलसन' ने फारसी क्तीदों के सम्बन्ध में लिखा है:

The Qasida is the consummate type of Persian court poetry and in accordance with that definition its primary motive is praise, which might more accurately be termed flattery of the great. Since no bard who knew his business could afford to economise in compliment, the Qasida is generally a long poem, ranging from twenty or thirty to well over a hundred couplets.

If they (the Qasidas) had contained nothing else than flattery of kings and nobles, they would have been insufferably tedious to us, and purhaps even to those eminent persons whose munificence they were designed to stimulate. Sadi in the Gulistan tells a story about some dervishes with whom he consorted. They enjoyed a regular allowance from a certain grandee, but in consequence of an act committed by one of them he withdrew his patronage. Sadi resolved to intercede on his friend's behalf. He paid a visit to the great man, who received him with marks of honour andesteem. "I sat down" he says, "and conversed on every topic until the subject of my friend's offence come up"; and he goes on to relate how he gained his end. The structure of the Oasida exemplifies this rule of courtly etiquette. Instead of coming straight to the point (which is, in plain terms, to give praise in the hope of getting a reward), the poet being his ode with an elaborate description of a handsome youth or a beautiful garden or some equally irrelevant topic. and having thus won the ear of his prospective patron he

glides as dexterously as he can from the exordium (nasib: प्रस्तावना) into the encomium (madih: प्रशंसा, स्तवन '. Although the two have no real connection with each other, so that the Qasida lacks organic unity, the whole poem is endowed with unity of purpose, in as much as the prelude contributes to the success of the panegyric and aims indirectly at bringing about the same result.......

Whereas in the encomium the poet is a slave to his profession, the Nasib gives him an opportunity of displaying his power on a subject that does not constrain him to use fine rhetoric or fulsome adulation. In this part of the Qasi a we sometimes chance on passages of fresh and opulent beauty or tinged with a maturer charm of melancholy, which bid us pause when we are tempted to cry out that these oriental Pindars are unreadable.....

In the encomium the claims of art are secondary: the poet cannot write to please himself, he must sing to his patron's tune. The more extravagant his laudation, the more tinged his rhetoric, and the more ingenious his flattery the better chance he has of competing successfully with his rivals and securing a rich reward. Therefore, extravagance, turgidity and ingenuity are qualities belonging to the typical Oasida.

- कभी-कभी इच्छापूर्वक नई राह निकाली जाती है। निम्नलिखित दो उदार्रणों पर ध्यान दिया जाय:
- (i) बिग्यां न्रे की तैयार कर ऐ बूए समन र कि हवा खाने को निकलेंगे जवानाने चमन आलम अतफाले र-मवातात प होगा कुछ और गोरे - काल सभी बंठेंगे नए कपड़े पहन कोई शबनम से छिड़क बालों प अपने पेंटर बैठकर जहबए र-कुरसी प दिखावेगा फबन नहतरन भी नई सुरत का दिखावेगा शंग

q. प्रकाश, रोशनी; २. चमेली की ख्ुशब्, २. दशा, परिस्थिति; ४. वच्बे, ५. वनस्पति, ६ छिति, सुम्दरता; ७. एक फूल, ८. छंग ।

कोच पर नाज़ की जब पांच रखेगा बन-ठन अपने गीलास शगूफ़ े भी करेंगे हाज़िए युंचए-गुल सभी वां खोलेंगे बोतल के देहन सभी मिल-मिलके बजावेंगे फ़िरंगी तंबूर3 माला लावेगा सलामी को बनाकर पहटन खींचकर तार रगे<sup>४</sup> अन्ने अन्ने से कई खुद नसीमे -सेहर आवंगी बजाने अरगन अपनी संगीनें चमकती हुई दिखलावेंगे आ पड़ेगी जो कहीं नहर प सूरज की किरण ने "-नवाजं " के लिए खोलके अपनी मिन्कार" **पाके** विखलावेगी बुलबुल भी जो है उसका फ्न १२ निकहत 3 आवेगी निकल खोल कली का कनरा साय हो लेगी नज़ाकत है भी जो है उसकी बहन जब हवा खाके घर आवंगे तो देखेंगे बज्अ " पर हिन्द के है बाग में जिसका मसकन " ६ क्या तअज्जुव है जो फ़ौवारों की हो सारंगी

['इन्शा']

(ii)

सिन्ते " द-काशो से चला जानिवे " सथुरा बादल

वर्क दे " के कांधे प लातो है सवा " गंगा-जल

घर में घश्नान करें सर्व-क्वाने दे -गोकल

जाके यमना प नहाना भी है एक तूले - दे अमल दे दे खाई है महावन में अभी

कि चले आते हैं तीरथ को हवा पर बादल काले कोसों नज़र आती हैं घटाएँ काली

हिन्द वया सारी खुदाई में बुतें दे का है अमल दे जानिवें कि ब्ला दे हुई है पुरिशे दे -अबे -सियाह

किर कहीं काबा प कटजा दे न करें लात 3 ° वो हुवल 3 प

राऽव 9 के तब्ल बज़े ऐसे कि हों मस्त हिरन

१. भावभंगी, २. फूल, ३. एक बाजा, ४. नस, शिरा; ५. वादल, ६. वसन्तकालीन, ७. समीर, ८. प्रभात, ९ बाँसुरी, १०. बजाना, ११. चाँच, १२. कला, १२. खुशबू, १४. सुकुमारता, १६. ढंग, १६. निवास-स्थान, १७. मेघ-गर्जन, १८. ओर, १९. दिशा, २०. बिजली, २१. समीर, २२. सवंवृक्ष की तरह सीधे और सजीले शरीरवाले, २३. लम्बा, विस्तृत; २४. काम, २५. मूलियों, सुन्दरियों; २६ अधिकार, आधिपत्य; २७. वह स्थान, जिसकी ओर मुँह करके प्राथंना या पूजा की जाती है। भारतीय मुसलमानों के लिए पश्चिम की दिशा। २८ आक्रमण, २६. अधिकार, ३०-३१. प्राचीन अरबों की मूलियाँ, जो इस्लाम से पूर्व कावा के मन्दिर में थीं।

ढरे का तरसा<sup>3</sup>-बच्चा है बक्<sup>3</sup> लिये जल में आग अब्र<sup>४</sup> घोटी का बरहमन है लिये आग में जल ब्रब्ने-पंजाब तलातुम<sup>4</sup> में है आला<sup>६</sup> नाज़िम<sup>9</sup> बक् हंगामए जुल्मत<sup>2</sup> में गवर्नर जनरल

न खुला आठ पहर में कभी दो-चार घड़ी

पन्द्रह रोज़ हुए पानी को मंगल मंगल वेखिए होगा सिरी कृष्ण का क्यों कर दशंन

सीनए तंग में दिल गोपियों का है बेकल

राखियां लेके संलोनो की बरहमन निकले

तार वारिश का तो टूटे कोई साअत<sup>9</sup>, कोई पल अबके मेला था हिंडोले का भी गिर्दाबे<sup>9</sup> - बला<sup>9</sup>

न बचा कोई महाफा <sup>१२</sup> न कोई रथ न बहल डूबने जाते हैं गंगा में बनारसवाले

नौजवानों का सनीचर है यह बुढ़वा मंगल तह वो बाला 13 कियं देते हैं हवा के झोंके

बेड़े भादों के निकलते हैं मरे गंगा-जल योगिया भेस किए चख्<sup>9 ४</sup> लगाय है ममूत

या कि बैरागी है परवत प विछ ए कम्बल आज यह नश्वी<sup>९ ७</sup>-नुमा का है सितारा चमका

शाख<sup>१६</sup> में काहकशां<sup>९७</sup> की निकल आई कोंपल जिस तरफ देखिए बेले की खिली हैं कलियां

लोग कहते हैं कि करते हैं फ़िरंगी कीन्सल सबज़ए १९-ख़तर से हवा होने लगी सुर्ख़ोए-लबरी

चमने हुस्न<sup>२२</sup> से लाल उड़ गये वनकर हरियल साफ आमादए<sup>२3</sup> - परवाज्<sup>२४</sup> है शामा की तरह पर लगाये हुए मिजगाने<sup>२५</sup> सनम<sup>२६</sup> से काज्ल

[ 'मोहसिन' काकोरवी ]

१. झुण्ड, समूह; २. ऋिस्तान का लड़का, ३. विजसी, ४. वादल, १. हलचल, उथल-पुथल, समूह या नदी की तरंग, ६. वड़ा, ७. प्रवन्धक, राज्यपाल; ८. अग्धकार, ९. घड़ी. १०. भेंवर, चकोह; ११. आपत्ति, १२. पालकी तक, १३. नीचे-ऊपर, ४. आकाश, ११. उगने. बढ़ने; ११. डाली, १७. छायापथ, १८. अगरेज,११-२०. घ्याम - हरित मूँछ-दाढ़ी के नये निकलते हुंए बाल, २१. ओठ, २२. सौन्दर्यं, २३. तत्पर, २४. उड़ना, उड़ान; २१. पलकों पर के बाल, बरौनी; २६. मूर्ति, प्रेमपात ।

४. यह 'सौदा' ये और यह जीत हैं:

मुसहक् े हब तेरा ऐ सायए रब्बुल र -इज्ज्त खोल दे मानीए 'ऐतमम्तो अलेकुम के नेमत' तेरा दरवाज्ए-दौलत है मुकामे जम्मीद तेरा दीवाने अवालत है महल्ले प -इवरत र

तेरा एहसान बहारे चमने-सद-रौतक तेरी नीअत<sup>®</sup> चमन<sup>८</sup>-आराए हजारों नीयत

तेरे इशरतकदे भें वार ° किसे गृरे निशात ११

तेरे ख़िलबतकदे १३ में दख़ल किसे जुज़ १३ ताअत १४

सफ्हए-इल्म प त्रिरजेस भ से तू हमजानू १६

हुजलए १७ ऐश में नाहीद १८ से तू हम-सोहबत

माहे " नौ एक फलक पर तेरे नौ पर्दों में

नी फलक नौकरों में तेरे क्वीमुल्ख्लक्तर

कीसए<sup>२९</sup>-गौहरे<sup>२२</sup> सनजुम<sup>२3</sup> तेरा सर्फ<sup>२४</sup> इनम्राम ताक्ए<sup>२५</sup>-श्रतलसे-गर्द्र<sup>'२६</sup> तेरा षक्फ्रे<sup>२७</sup> ख्लिअत<sup>२८</sup>

नीअते-नेक तेरी जाइनए-हुस्ने अमल<sup>२९</sup>

अमले-ख़र ३° तेरा जल्वए-हुस्मे-नीम्रत ३१

ज़े ह्ने-आली<sup>3२</sup> है तेरा तायरे शाख़े-सवरा 33

तवए-रंगीन तेरी गुलचीने उर रेवाज़े उक जन्नत

तेरे प्रफ्जाल<sup>3६</sup> जहाँ के लिए बृहानि<sup>39</sup> करम तेरे अकराम<sup>3८</sup> ज्माने को दलीले रहमत

इल्मे-ज़ाहिर<sup>3 ९</sup> से है यकसां ४° तुझे दूर वो नज़दीक

नूरे वातिन रे से बराबर है हुजूर रेर वो गैब्त रेड

ज्ह्न-आली है तेरा पर्दा ४-दरे मानीए-गैब

मृशिगाफी ४ प है तेरी को ह-शिगाफे दिवक्त ४६

१. पृष्ठ, कुरान (मुसलमानों का धर्मप्रन्थ), २. सवंसम्मानित भगवान, ३. मैंने तुम्हें सारी नेऽमतें दे दीं, ४. न्यायालय, ५. स्यान, ६. स्थान, ७. इच्छा, नीयतः ६. बाग को सजानेवाला, ९. सुखधाम, १०. पहुँच, ११. खुणी के अतिरिक्त, १२. एकान्तवास, १३. सिवा, १. पूजा-पाठ, १५. एक शृभ ग्रह, १६. साथ बैठनेवाला, १७. आराम का कमरा, १६. एक शृभ ग्रह, १९. द्वज का चाँद, २०. आदिकाल के बनाये हुए, २१. थैली, २२. मोनो, २३. सितारे, २४. व्यय, लगा हुआ; २५. रेशमी कपड़ा, २६. आसमान, २७. समपित, २६. सम्मान के लिए दिया हुआ वस्त, २९-३०. धच्छा वाम, ३१. अच्छी मनो-वृत्ति की शोभा, १२. उदात्त बृद्धि, ३३. स्वगं का एक वृक्ष, ३४. फूल तोड़नेवाला, ३५. बगीचा, ३६ दान, उदारता; ३७. प्रमाण, ३६. कुपा, दान; ३९. बाह्य ज्ञान, ४०. समान, ४९. अन्तर, आन्तरिक; ४२. प्रत्यक्ष, ४३. परोक्ष, ४४. पर्दा फाड़नेवाला, ४५. सूक्ष्म विचार, ४६. कठिनाई।

अक्ल में शम्स है तू इल्म में काने र गौहर

फ़ज़ल में काबा है तू हिल्म में कोहे-रहमत पि
तेरी तबबीर पुर-अज़ दिए तरे होशा बो फ़रहंग के
तेरी शमशीर पुर-अज़ जौहर फ़हह वो नुसरत पि वावते सिद्क ने पि लाए तेरी ईमा तस्दीक वस्ते हिम्मत प करे तेरी सखावत विहज़त के विहमत प करे तेरी सखावत विहज़त के विश्व का भहबूव के तेरा हामो है नवी और नबी की इतरत के अज़म के के है तेरे हर अज़म में अज़मे-बिह्ज ज़म के कहद के को तेरे है हर क़स्द में क़स्दे सबक़त कि क़ूवते-रूहे-मलायक कि चमने-क़ुद्स के में हो जाते क़ुद्सी का तेरी इन्ने-क़बाए के इपफ़त के विश्व के का तेरी इन्ने-क़बाए के इपफ़त के विश्व के का तेरी इन्ने-क़बाए के इपफ़त के का तेरी इन्ने-क़बाए के इपफ़त के विश्व के का तेरी इन्ने-क़बाए के इपफ़्त के इपफ़्त के विश्व के का तेरी इन्ने-क़बाए के इपफ़्त के इन्ने के इन्ने के इन्ने के इन्ने का तेरी इन्

देखिए, सुखनहाय गुफ्तनी, पृष्ठ १९३ — १९८

द. मीर ज़ाहिक ने भी 'सौदा' की हज़्वें निखी थीं। एक हजो है, जिसका शीर्षक अरबी भाषा में है और उसका अर्थ इस प्रकार है:

"यह एक सबका मुँह बन्द कर देनेवाला प्रवचन है 'मुअविए-गृप्पा' की निन्दा में जो संसार के सभी लोगों में सबसे बढ़कर मूर्ख है। वह मूर्खों को उत्पन्न करने-वालों का सरदार है, लोगों को प्रसन्न करनेवालों में प्रमुख और गर्वयों का ओम्ताद है। सुननेवालों में अच्छा और हँसनेवालों में बहुत हँसोड़; आदि-अन्त के निवयों (धर्म-प्रवर्तकों) का सरदार है (उसपर भगवान् की कृपा हो)। वह अपनी जाति के लोगों की ओर उन्मुख है। उसका पीला पित्त जलकर काला पित्त हो गया है (अर्थात् वह पागल हो गया है), उसका रक्त दूषित है। वह मिर्ज़ा रफ़ीअ के नाम से प्रसिद्ध है।"

"मीर ज़िहिक की हज्वें बीभत्स प्रकार की होती हैं। इस मसनवी के कुछ शेर खद्धत किये जाते हैं:

जिन्स २४ को जिन्स की तरफ है मैल २५ + घोड़ा घोड़ों में दौड़े बैल में बैल कट कटों में खुश है फ़ीलों में फ़ील + कौवा कीवों में रीझा चीलों में चील जाग् व जाग् व जात्हा २७ वा वाज + जिन्स वा जिन्स मीकुनद २८ परवाज

१. सूर्यं, २. खान, ३. उदारता, ४. सहनशीलता, ४. कृपा का पहादः, ६. भरा हुआं, ७. कोष, ८. तलवार, ९. विजय, १०. सचाई, सत्यताः, ११. दानशीलता, १२. खुशी, १३. मित्र, १४. परिवार, १५. इरादा, १६. दुढ़ निश्चय, १७. इरादा, १६. दुढ़ निश्चय, १७. इरादा, १६. प्राथमिकता, १९. फ्रिश्ते, २०. पवित्रता, २१. पवित्रात्मा, २२. जामा, पोशाकः, २३. इष्. ज, पातिद्वतः, २४. जाति, २५. झुकाव, २६. कोवा, २७. वाज् एक शिकारी चिड़िया है, २८. एक जाति के पक्षी अपनी जातिवालों के साथ उड़ते हैं।

मर्व वा मर्द हेज्हा वा हेज + जिन्स वा जिन्स मिक्नव तज्बीज उसका सारे सगों र से नाता है + एक सुफरे 3 प साथ खाता है कलुआ और झबरा लेंडी और ताजी 🛨 सब शरीके तआम वो हमबाजी कलुआ कल्ले को चाटे जाता है + ओझड़ी झबरा कन - सगों का सगा कहाता है + कलुआ दीवाना काटे सग वंतर शद पलीदतर बाशद 🕂 अक्ल गर नीस्तगाव ख्र कलब वा कलब गुर्बा वा गुर्वा + जिन्स वा जिन्स मीकृत्द क् वी ? सारें जोह् हाल ११ में पड़ा है शोर + ओलमा १२ आगे उसको क्या है शऊर १३ अफ्रस र - जन्नास का अबस र जीना + फरस र दरकोह 'बूबसी सीना' सीयदृश्शायरीं भे की बात नवात + अज हकू १८ ज जाहिकीं बड़ा जगजात 'नाल' का काफिया 'हलाल' करे + सीधी तकरार नया बहु १ वो तकतीअ की नहीं है खबर + जेह्न २ की बहर १ का है सोंस मगर इत्म के फुजूल क्या करूँ इशिशाद + ग्रजहल-उन्नास किन किया ग्रीस्ताद सारे जुह्हाल कर जी जाने है + ललुग्ना और कलुआ दिल से माने है।

हजो (Satire) के सम्बन्ध में 'हम्बर्ट उल्फ़' ने कुछ बातें लिखी हैं, जो दिलचस्पी से खाली नहीं। निम्नलिखित उद्धरण पर ध्यान दिया जाय:

9.

The satirist holds a place half-way between the preacher and the wit. He has the purpose of the first and uses the weapons of the second. He must both hate and love. For what impels him to write is not less the hatred of wrong and injustice than a love of the right and just. So much he shares with the prophet. But he seeks to affect the minds of men, not by the congruities of virtue, but by the incongruities of vice, and in that he partakes of the wit. For, as laughter dispels care by showing that as one thing is, so all may be, absurd; so it attacks wickedness by robbing it of its pretensions. Let wrong be purely serious, and Don Quixote with lantern jaws will

१. हिजड़ा, २. कृतों, ३. दस्तरख्वान, ४. अरबी, अच्छे प्रकार के कुत्तों की एक जाति-विशेष; ४. साथ खेलना, ६. पागल, ७. कृत्ता जब भींग जाता है तो और भी गन्दा हो जाता है; अगर अक्ल न हो तो बैल गदहा बन जाता है। ६. कुत्ता, ९. बिल्ली, १०. सामीप्य, निकटना; १०. मूखं-मण्डली, १२. विद्वान्, १३. ज्ञान, १४. मनुष्यों में वड़े घोड़े-जैसा व्यक्ति, १४. बेकार, १६. पहाड़ के ऊपर घोड़ा तूअली सीना (एक दार्शनिक) बना रहता है, १७. कवियों का सरदार, १६. वहुत अधिक हँसोड़, १९. छन्द, २०. मूखंता; २१. समुद्र।

find it impregnable as the windmill. But let Falstaff ride at it; and he will lead home captive a dozen giants in Lincoln green. This much then is certain, that the satirist shakes the foundations of the kingdom of Hell by showing it to be a kingdom of non-sense. He will allow nothing to be serious except the right, and that will always be able to afford a smile.

The task of the satirist, therefore, is ascetic. He is not to give life, but rather to kill the causes of spiritual death....Conscious in himself of not a few of the follies that he denounces, he must forcibly abstract himself, and, however human, must find most of what goes by that name as se alienum......The satirist is, therefore in spirit anchorite. He many turn an eye of longing on such as Laurence Sterne, who never exposed a weakness but he claimed it as his own. It is urged, indeed, that the satirist is the creature of malice, a sour fellow venting his undigested gall on his fellow. Such a one sees all yellow because of his own streak. Disappointed he will have all share his sting. If satirists are few, the fewer of such marplots and lovers of the misfortunes of others the better.

But this is to turn his own weapon on the Satirit, and to make him the butt of laughter, not because he is ture, but because he is false, to his Vocation. It is to treat him as a Lampoonist who sends his anonymous scrawl against a lady's Virtue to her husband, because she has refused his solicitation. Such a writer condemns himself more than his object and time will make it apparent. Satire springing from personal malice may amuse a large circle for a short while, a small for a longer, but in the end it must abate. For as it is the satririst's misfortune to be withdrawn from the ordinary humanities, so it is his business to be general......

It may, however, be questioned whether any man sets out to be a satirist, except he has some personal cause for distasting life. Either he threw away his shield, like Horace; could not be suited with his Stella, like Swift; went crippled like Pope, was beat by a noble man's flunkey's, like Voltaire; or was outcast, like my Lord Byron. That would have weight if Horace
had abused soldiers, Swift happy lovers, Pope the straightbacked, Voltaire the nobly born, or Byron those that banished
him. At most it argues that a man's mind may receive a
satirist cast from his personal circumstance, as he might
abstain from being exposed to the sun. But the substance of his
mind in the first, as the line of his face in the second, remains
unmodified. Satirists, like all artists, are born. They can only
be unmade by spite.

Yet there is in this argument matter not wholly to be put on the one side. The satirit may have as his aim the amenment of mankind. But he has at his hand only that small fragment offered by time and place to his immediate observation. Juvenal cannot impeach the Inquisition, not Rabelais celebrate Christian priests blessing the cannon that are to discharge gas-shells. The satirist indeed is divided between two difficulties. Let him attack the particular, even in the name of individuals as did Pope in the Dunciad, and a dictionary will be needed to help subsequent generations to share his indignation. Let him attack the Seven Deadly Sins with capital letters, as was, the habit of the fifteenth century, and they will take to themselves one other devil, worse than the seven, duliness. But here is the province of that extreme sensibility to general truth, which goes by the name of genius. The fool called by his own name will lend it to all similar folly, and continue to illuminate it till the end of time. Thus Churchill had only a conception of Dr. Johnson before him (and probably false at that) when he attacked him in the Cock Lane Ghost. But you will meet with such a Doctor anywhere between Chancery Lane and Ludgate Hill. The material of the Satirist is the creature of the cerebellum, thrusting its featureless bulk through the thin veil of the higher cortical centres. That is as general and as stubborn as the nightingale of Keats or Shelley's moon "with white fire laden."

Some hold that Art can have no object outside itself, and must either deny the satirist the name of artist, or reject

the definition of his function. But in this lies a confusion. All art has an object, but one consistent with itself. The satirist's object, which is to reprobate weakness and folly, is not contrary to but the essential factor of his craft, as to provide room is that of the builder. But no impeachment, however lively, unless it has the general quality of art, will have succeeded. The quality here is not that of the novelist which is to find in one man or woman some emotion common to many or all, but to find some failing. The first exhibits, the second condemns, but both alike snatch from time a reality that no longer is in its power. Nor, to develop this further, is it the business of the satirist to make his creature men and women, but rather types of their failures.

It is not enough, however, for a satirist to hate. Blse satire were the universal possession of every tap-room gossip. The black must have a white back-cloth, or a steady candle must throw the shadows against the screen. Satire condemns, and a libertine, sitting in judgment on vice. is a monster not merely in life but in art. This, indeed, is no more than to demand that the satirist, like any other artist, must be sincere. If Keats, who held that "beauty is truth, truth beauty" had in fact occupied himself with speculation on the Stock Exchange, his poetry would have given him the lie. In the same way Pope's Dunciad, if it had not been inspired by a belief in such a poet as Dryden. but only by malicious hatred of rivals, might have succeeded as a pasquinade, but never as a satire. Self-interest in men like patriotism in nations is not enough. The satirist must have love in his heart for all that is threatened by the objects of his satire. Thus the difference between a great Satirist like Swift and a lesser like Charles Churchill consists in part in the vision of that which evil endangers, Bad actors may imperil the drama, but not the soul of man. But the habits of the Yahoo deny the Holy Ghost. It is the mousing owl by the side of the eagle gripping his prey in his "crooked hands."

[ Humbert Wolfe: Notes on English Verse Satire ]

उदूँ में 'सीदा' सबसे अच्छे क्सीदा-लेखक हैं। शब्दों का ठाट-बाट, बन्दिशों का आकर्षण एवं अनोखापन, विचारों की बुलन्दी एवं कोमलता—इन सारी खूबियों में वह आप ही अपनी मिसाल हैं। उनके वर्णनों में ऐसा मानों ओज है, अथाह समुद्र लहरें मार रहा हो। श्रवण-श्वन्ति आतंकित, मस्तिष्क आश्चर्यंचिकत होता है। मैंने कहा है कि क्सीदे में दो अंश महत्त्वपूणं होते हैं—तश्बीब (प्रस्तावना) और मद्ह (स्तवन, प्रशंसा)। मद्ह में इतनी अत्युक्ति होती है कि सही अफिश्चि रखनेवाले व्यक्ति को उससे आनन्द नहीं मिल सकता। हां, तश्बीब (प्रस्तावना) में किता, अच्छी किता की गुंजाइश है। और चूँकि क्सीदों को क्सीदे की हैसियत से नहीं, बिल्क किवता के प्रमापक से जांचना है, इसलिए क्सीदों के पहले हिस्से पर प्रकाश डालना विशेष रूप से उचित है।

'सौदा' के क्सीदों में बड़ी विविधता है। वह एक ही विषय को बार-बार नहीं दुहराते। लेकिन यदि काव्य-सौष्ठव मौजूद नहीं तो फिर केवल विविधता कोई प्रशसनीय बात नहीं। 'सौदा' क्सीदे के प्रचलित सिद्धान्तों से बंधे हुए थे और अत्युक्ति, अनुचित अत्युक्ति पर उनका आग्रह्या। वह अपनी मौलिकता, अपनी कल्पना-शक्ति की प्रबलता प्रदिशत करते थे, लेकिन उसे कृाबू में नहीं रखते थे। वह इस बात पर तिनक भी ध्यान नहीं देते थे कि उनके वर्णन से कोई पूरा-पूरा वक्शा बनता है कि नहीं। अधिक विस्तार उनकी रचनाओं का प्रमुख दोष है। यदि कुछ शेर चुन लिये जायें तो तस्वीर अधिक साफ दिखाई देती है:

उठ गया बहुमन व दे का चमिनस्तां के स्वमल के तिगे पर्दी के किया मुल्के खिजां मुस्तासल कि दए के सिन दए के समरवार के हर एक देखकर बाग़े - जहाँ में कर कि अन् ज के ब जल क् बते कि नामिया के लेती है नवातात कि का अज़ कि दे ता फल आ वेजू कि गिर्दे चमन कि लम्मए कि सुर्शेंद के से है ख़ते कि नुस्कार के सफ़ह के पित तिलाई के जदवल कि सायए वर्ग के है इस जुत्क के से हर एक गुल के ज मुरंद के को हल कि अ

१ एवं २. फ़ारसी महोनों के नाम, ३. उद्यान, ४. क्रियाशीलता, ४. तलवार, ६. एक फ़ारसी महीने का नाम, ७. पतझड़, ६. पराजित, विजय; ९. कृतज्ञता प्रदर्शनार्थं साष्टांग दण्डवत, १०. फलवती, ११. कृपा, उदारता; १२. महान्, १३. शक्ति, १४. उगने को, १५. वनस्पति, १६. बांकड़ा, १७. नदी का पानी, १८. बांग के चारों बोर, १९. किरण, प्रकाश; २. सूर्यं, २१. लकीर, २२. उद्यान, २१. पृष्ठ, २४. सूनहरा, २५. दायरा, २६. पत्ता, ७७. बांनन्द से, सुन्दर ढंग से; २६. फूल, २९. प्याला, ३०. माणिक, ३१. जिस प्रकार, जैसे; ३२. पत्ना, ३३. चूणं करना।

संगै ने क्तबए शाईना किया है पैदा

तंगे-कोहसार हुई बैस्की हिवाए-सैक्न प

वर्गं -वर्रे-चमन ऐसी ही सफा रखता है

गुल को देखो तो निगह जा रहे सुम्बुल पिसल
लड़खड़ाती हुई फिरती है ख़यावाँ भें नसीम भे

पाँव रखती है सबा सेह्न में गुलशन के सम्मल
फ़ैज़े भे तासीर है हुआ यह है कि अब हंज़ल है से

शहद टपके जो लगे नश्तरे ज़म्बूरे प-असल है

इन संकलित थेरों से वसन्त ऋतु की सुषमा और सभी चीजों की प्रचुरता का अनुमान होता है। किन्तु 'सौदा' के सभी थेरों को पढ़ने से यह वित्र धुँ धला हो जाता है। हाँ, प्रचुरता का एक स्पष्ट-सा ख़ाका मन में बैठता है। वात यह है कि उद्दें के किव जब ग़ज़ल की पिरिध से निकलकर किसी दृश्य या क्रमागत आवेगों का वर्णन करते हैं तो कुछ खोये-खोये-से फिरने लगते हैं; रास्ता, सीमा, मंज़िल — सभी का उन्हें धुँ धला-भुँ धला-सा ख़याल होता है। इसलिए अनुपात, सफ़ाई, वाह्य स्वरूप का उन्हें ध्यान नहीं रहता। फिर यह भी प्रत्यक्ष है कि 'सौदा' का रंग आम है, ख़ास नहीं। प्रत्येक विवरण से प्रकट होता है कि वह देखी हुई चीज़ों का वर्णन नहीं करते हैं, बिल्क ऐसे ब्यौरे प्रस्तुत करते हैं, जो आम और प्रचलित हैं: ''शाख़े समरदार'', ''नवातात'', ''आबे-जू'', ''गुल", ''बगें-गुल", ''आइन-ए-संग'-''नसीम"-सारे शब्द रस्मी हैं। ऐसी तस्वीर तो प्रत्येक किव घर बैठे तैयार कर सकता है, पर जो कुछ भी हो, ये पंक्तियाँ निरयंक वहीं। यदि यहाँ पर किसी ख़ास देखी हुई बहार का चित्र नहीं तो आम वसन्त ऋतु की झलक खबश्य है। वर्णन-शौली से पता चलता है कि किव का हृदय भिन्त-भिन्न बहारों की ताज़गी, एंगीनी, वैविध्य और प्रचृरता से अवश्य प्रभावित हुआ है। कुछ पंक्तियाँ बरबस ध्यान बाक्षित करती हैं:

## लड़खड़ाती हुई फिरती है ख़्याबाँ । के नसीम पाँव रखती है सबा सेह्न में गुलशन । दे के सम्बल

नसीम का लड़खड़ाना नजर के सामने घूमने लगता है। हर शेर में नवीनता और प्रफुल्लता है; मानों इनमें वसन्त की आत्मा देदीप्यमान है। क्सीदे की प्रस्तावना में 'सौदा' कभी वासन्ती सुषमा का वर्णन करते हैं तो कभी नैतिक विषयों को शेर के पेमाने में ढालते हैं:

१. पत्थर, २. सम्मानित स्थान, ३. पहाड़ी प्रदेश, ४. चूँकि, ५. गिला करनेवाली, ६. पत्ता-पत्ता, ७. सफ़ाई, चमक; ट॰ फूल, गुलाव का फूल; ९. एक प्रकार की खुशबूदार घास, १०. उद्यान, ११. प्रात:कालीन समीर, १२. कुगा, प्रभाव; १३. असर, प्रभाव; १४. विष-वृक्ष, १५. भौरा, मक्खी; १६. मधुमक्खी, १७. उद्यान, १८. वाग।

हुआ जब कुफी साबित है बः तमगाएर-मुसलमानी
न टूटी शेख से तस्बीहें ज़ुन्नारे सुलेमानी
हुनर पैदाकर औवल तकं किज्यो तब लिबास अपना
न हो जो तेंगे '-वेजीहर वेगेरना नंगे ' उरियानी ' फ्राहम ' ज़र ' का करना वाइसे ' प्रान्वीहें दिल होवे
नहीं कुछ जम्मा से गु चे के को हासिल जुज़ ' परीशानी
खुशामद कब करें आली ' तबीयत अहले ' दौलत की
न झाड़े आस्तिने कहकशां दे बाहों की पेशानी ' करे हैं कुल्फ़ते र अहआम ' ज़्या प्राप्त कब मरवों की
हुई जब तेग ज़ंग ' पात्ति कम जाती है पहचानी
मोवम्क़र का अरबावे ' कुन र को बे लिबासी ' में
कि जो हो तेगे - बा-जौहर उसे इज़्ज़त है उरियानी
बरंगे कोह र रह ख़ामोश ह फेंडि ना-सज़ा र सुनकर
कि ता अववागे अस सहाए अन्य व के से खींचे पशीमानी अव

इन शेरों में कुछ नैतिक विचारों का वर्णन है। इनमें कोई अनिवायं सम्बन्ध तथा क्रम नहीं, कोई विशिष्ट विचार-प्रगति नहीं, इनका वयान गद्य में भी सम्भव था। लेकिन 'सौदा' ने उन्हें शेर के सांचे में ढाला है। गद्य में ये वातें सीध-सादे ढंग से होतीं, किवता में इन्हें चित्र के रूप में परिणत किया गया है। प्रत्येक शेर के दूसरे मिसरे में कोई उपमा या रूपक है, और यह उपमा या रूपक मान्न अलंकार नहीं, बिल्क उनके विचार का एक अंश है। इसकी वजह से पचारों का मतलव प्रशस्त और प्रभाव-वर्द्ध के हो जाता है। प्रत्येक विचार मानों एक सुन्दर चित्र है। आवेगों की तीवता, कल्पना की अनुरंजकता हर शेर में मीजूद है। 'जोक,' में भी नैतिक विषय अक्सर मिलते हैं, लेकिन उनका वयान वे गद्य के ढंग पर करते हैं; उन्हें कावता के सांचे में नहीं ढाला जाता।

कभी-कभी 'सौदा' अपनी कल्पना के जोर से एक सुन्दर जीती-जागती मूर्ति का सर्जन करते हैं। यह काल्पनिक चित्र कितना सुन्दर और सजीव है:

फ़्जिर<sup>3८</sup> होत जो गई आज मेरी आँख झिपक दों बोहीं आके ख़ुशा ने दरे<sup>3९</sup> - दिल पर दस्तक<sup>४०</sup> पूछा में कौन है ? बोली कि व: में हूँ ग़फ़िल<sup>४९</sup> न लग शौक़ में जिसक कभू शायक़<sup>४२</sup> की पलक

१. नास्तिकता, २. पदक, ३. माला, ४. जनेऊ, ४. छोड़ना, ६. कपड़ा, पोशाक; ७. तलवार, ८. विना घर का, ९. नहीं तो, १०. शमं, वेइज्ज़ती, ११. नग्नता, १२. एकस करना, १२. सोना, १४. कारण, १६. शोक, १६. कली, १७. सिवाय, १८. उदात्त प्रकृति, १९. वाले, २०. छायापय, २१. ललाट, २२. दुख-द्वन्द्व, २३. दिनों, समय; २४. नघ्ट, २४. मुर्चा खाये हुए, २६. सम्मानित, २७. वाले, २८. नग्नता, २९. पहाड़; २०. चुप, ३१. अकर, बात; २२. अनुचित, ३३. तक, ३४. निन्दक, ३४. आवाज, ३६. परोक्ष, ३७. लज्जा, पश्चात्ताप, ३८. प्रभात, ३९. बरवाजा, ४०. खटखटाहट, ४१. अनभिज्ञ, ४२. चाहनेवाना, प्रमी।

है खुशी नाम मेरा मैं हूँ अजीजे - दिलहा जिन्दगानी की हलावत है जहाँ में मुझ तक खोल आगोशे - दिल और ले मुझे जल्दी नादां " फिर खुदा जाने यह दिन कब तुझे दिखलाए फलक सुनके यह मुज़दए "-जां-बढ़श जो मैं खोला आंब अशअए ९ - नूर को - सी मुझको नज़र आई झलक आंखें मल करके जो देखूँ हूँ तो एक वादला " -पोश सिर से लंगक १ जवाहिर में है वह पांव तलक हुस्त<sup>१२</sup> ऐसा कि जिसे माहे-शबे<sup>१3</sup> चारदहुम यक-ब-यक देखं तो यक चन्द 18 ही रह जाय भूचक जुल्फ़ें १ प यों विखरी हुई चेहरे प मांगें थीं दिल जिस तरह एक खिलीने प हठें दो बालक कृत्ल करने का यह जौहर ' न हो शम्शीर " के बीच इनके अजू १८ से भाशाबिह १९ न बनावें जबतक सिल्के<sup>२</sup>°-गौहर<sup>२</sup> की सफा<sup>२२</sup> वाम<sup>२३</sup> ले उन दाँतों से बक् रेर दरयुजार करे मौजे-तबस्सुमर की चमक वक्ते र ज जारा र मेरी जब निगहे दोदए र नगीर सिर से ले इस क्दे-राडन। 3° के गई पाँव तलक फ ुन्दुके 39-पा लगी कहने की न देखा होगा सवं<sup>3२</sup> की बेख<sup>33</sup> से फूला गुले-ग्रौरग<sup>3४</sup> अवतक जुक् 3 पदक -ऐसी है पोशाक में उसके कि जिसे काँद विजली की कहूँ या कहूँ शोलें की चमक बात इस लुत्फ से बहके थी देहन 3 से उसके बादा 3 कों साग्रे 3 द लब-रेज़ 3 ९ से जाता है छलक ग्रज्र क इस शक्ल से आई जो नज़र वह काफ़िर की कहा मैं दिल की तरफ देखके झल्लाही-मअक ४२

१ प्यारा, २. दिल, हृदय; ३. मिठास, ४. गोद, ५. मूखं, ६. आसमान, ७. आंख की पलकों पर के बाल, बरौना; ८. प्राणदा, ९. ज्योति - किरण; १०. जरी का कपड़ा पहने हुए, ११. ड्वा हुआ, १२. सीन्दर्म, १३. चौदहवों का चाँद, १४. थोड़ी देर के लिए, १४. अलकें, १६. सस्व, अमलियत, घार; १७. तलवार, १८. भों, १९. समान, २०. लड़ी, २१. मोती, २२, चमन, सफाई; २३. कर्ज, वाम; २४. बिजली, २४. भीख मौगना, २६. मुस्कुराह्ट की लहर, २७. समय, २८. दर्शन, देखना; २९. ध्यान, चक्षु; ३०. सुन्दर शरीर, ३१. पैर की महावर, ३२. सरो का वृक्ष, ३३. जड़, ३४. एक प्रकार का गेन्दा, ३४, ठाट- बाटवाला, ३६. मुँह, ३७. शराब, ३८. प्याला, ३९. खलकता हुआ, ४०. सारांश यह कि, ४१. नास्तिक, ४२. तेरे साथ अल्लाह।

'सौदा' ने णायद इस स्वप्न का वर्णन इच्छापूर्वंक करना चाहा था, लेकिन लिखते समय इस काल्पनिक चित्र ने उनके आवेगों को भड़काया, और उनकी सौन्दर्य-सुहुद कल्पना में हलचल मचा दी। 'सौदा' उन्हीं प्रचलित णब्दों, उन्हीं उपमाओं का प्रयोग करते हैं, जो किसी छपवती स्त्री की प्रशंसा में व्यवहार किये जाते हैं। वह ज्रबप त का कपड़ा पहने जवाहिरात से लदी हुई है। उसका सौन्दर्य ऐसा है कि उसे देखकर पूणिमा का चौद भी आश्चर्यचिकत हो जाय; अलक वेहरे पर बिखरी हुई, भवें तलवार-सी तेज, चमकीले दाँत मोती की तरह जगमग, मुस्कराहट है कि बिजली की चमक, पैर की महावर गुले-औरंग की तरह, सीधे तने हुए कद पर सरो का धोखा —ये सारी चीज नई नहीं, फिर भी यह चित्र परम्परागत तथा रम्मी नहीं। इसकी रचना कि कि कल्पना ने की है। इसमें जिन्दगी की आत्मा वर्त्तमान है:

## बात इस जुल्फ से बहके थी देहन से उसके बादा जों साग्रे लबरेज से जाता है छलक

कितना अनूठा है यह भेर ! विशेषतः यह 'बहके थीं। का टुकड़ा कितना रोचक है। 'सीदा' ने स्वप्न में न सही, कल्पना में अवश्य आनन्द की छवि देखी थी। और, उसके आकर्षक एवं नायाव सौन्दर्य से प्रमुदित हुए थे।

मैंने केवल तीन उदाहरणों पर सन्तोष किया है; और भी मिसालें दी जा सकती हैं। इन उदाहरणों से 'सौदा' की किवता की विविधता और उसके मूल्य-महत्त्व का अन्दाज़ा मिलता है। जो किठनाई और संकीणंता गृज़ल में थी, वह क़सीदे में रंचमात्र भी नहीं पाई जाती। इसलिए इसमें विचार व अनुभूतियाँ जल-प्रवाह की तरह चल पड़ती हैं। और बहुधा इस प्रवाह को काबू में लाना किठन ही नहीं, असम्भव हो जाता है। 'सौदा' वड़े विस्तार और सहृदयता के साथ भावनाओं तथा कल्पनाओं का वर्णन करते हैं। बहुत बार तो वस-वस कहने की नौवत आ जाती है।

(२ 'अ़ोक़' ने भी बड़े प्रबन्ध और परिश्रम से कसीदे लिखे हैं। हर कसीदे का एंग जुदा है, हर कसीदे में एक नई वात पैदा करने की कोशिश की है। विविधता में भी 'सौदा' का अनुसरण करते हैं, लेकिन वह जोश, वह रंगीनी, वह गर्भी, वह वास्तविकता उन्हें प्राप्त नहीं। 'सौदा' ने ख़शी का जो चित्र खींचा है, 'ज़ौक़' भी उसी विषय को लेते हैं और उसमें नयापन पैदा करने की कोशिश करते हैं:

सेहर<sup>9</sup> जो घर में ब-शक्ले<sup>2</sup>-आईना<sup>3</sup> था में तनहा<sup>3</sup> नज़र<sup>4</sup> व हैर<sup>1</sup> है तो एक परी-चेहरा, हूर<sup>6</sup> तलअत<sup>2</sup>, बशक्ले-बिल्क़ीस<sup>4</sup> व माहे<sup>9</sup> कनआं परी की सूरत, चमन की रंगत, गर<sup>9</sup> उसका शेवा<sup>92</sup> तो उसका जलवा<sup>93</sup> ज्वान शोरीं<sup>98</sup>, वयान<sup>94</sup> रंगीं, कलामे<sup>98</sup>-रिन्दां<sup>98</sup>, खेरामे<sup>92</sup>-मस्तां<sup>98</sup>

१. प्रातःकाल, २-३. आईने की तरह, ४. अकेला, ५. दृष्टि, ६. आश्चयंचिकत, ७. अप्सरा, द. चेहरा, ९. हज्रत सुलेमान की स्त्री, १०. कनआं के खाँद, हज्रते युसुफ; ११. यदि, १२. कार्य, धंघा; १३. छिव, सौन्दर्य; १४. मीठी, १५. वोलचाल, १३. बातचीत; १७. स्वच्छन्द, मनमौजी लोग; १८. दुमुक द्युमुक चाल, १९. उत्मत्त व्यक्तियों।

अनीसे - खिल्बत, रे, जलीसे - जल्बत रे, हरीफ़ें पे-हिकमत है, जरीफ़ें पे-सोहबत विवास के बण्डमें रे व्यारां, विवास बहारां रे व अहले रे मुले पे बुले पे बदामा है जबीं रे व बशक्ले रे महे रे रे मुने वर्ष कर करे के क्तरे रेरे हैं सीमीं रे अख़तर रे

हलाल<sup>२ ५</sup> अब्र<sup>ू २६</sup>, निगाह जादू, खुदंग<sup>२७</sup> मिजगां<sup>२८</sup> व चश्मे<sup>२९</sup> - फतां<sup>3</sup>

ब रूपे $^{3}$ -रंगीं, निगारे $^{3}$ -बुस्ता $^{3}$ 3, शगूका $^{3}$ 8 ख़न्दां $^{3}$ 4 मगर न ख़न्दां ब मूपे $^{3}$ 8 - पेचां $^{3}$ 9 से इश्क $^{3}$ 6-पेचां जो हैं परीशां $^{3}$ 8 तो दिल परीशां व: गोश $^{8}$ 8 पर ज़े बे $^{8}$ 9 कज-कुलाही $^{8}$ 2 जो देखो बीनी $^{8}$ 3 तो या इलाही $^{8}$ 8

देहन ४५ में ग्रुंचा ४६ लबों ४७ में गुल्बगं ४८ व रूपे रोशन ४९ में मेह्रे ५०-ताबां ५९

निगाह<sup>५२</sup> सागर<sup>५3</sup> - करो - तमाशा, वेयाज्रं ५४ - गर्दन सुराही आसा<sup>५५</sup>

वह गोल बाज़ू पर, वह गोरे साअद पण, वह पंजरा रंगी बख़ूने - मर्जा पर कमर नज़ाकत से लचकी जाए कि है निज़ाकत का बार पर उठाए

श्रीर उस प सी नूर लहर खाए, किर उस प हैं दो क्मर<sup>६</sup> क्रोजा<sup>६</sup> वह रान रोशन व: साक्<sup>६२</sup> सीमीं वह पाय<sup>६3</sup> नाज़ क हेना<sup>६४</sup> में रंगीं

वह कृद क्यामत इ.भ. वह फिला इ. कामत के दिलों प शामत जो हो खेरामां इ.८

जो नाम पूछा कहा ख़ुशी हूँ, जो वस्फ़ पूछा तो दिहबरी ° हँ बहुत जो पूछा तो हँसके बोली कि 'ज़ौक़' तू भी अजब है नादां °े

यहाँ शब्दों की भरमार अधिक है। चुस्त पद-योजना और आकर्षक बन्दिशें भी हैं। लेकिन इन सबके बावजूद इस तस्वीर में वह आनन्द, वह सौन्दयं नहीं, जो 'सौदा' की तस्वीर में है। एक सूक्ष्म तत्त्व यह भी है कि 'सौदा' खुशी को सुपुप्तावस्था में देखते और 'ज़ौक़' जाग्रत् अवस्था में। फ़जिर होते ही 'सौदा' की आँख झपक जाती है तो खुशी आकर उनके हृदय-पट को खटखटाती है और वह आँखें मलकर देखते हैं तो उन्हें यह बादले का परिधान धारण किये जवाहिरात में डूबी नज़र आती है। इसके खिलाफ़ 'ज़ौक़' प्रात:काल घर में आईने की तरह अकेले खिन्न तथा विक्षित्त

१. मिल, २. एकान्तवास, ३. साथ बैठनेवाला, ४. सामने, ४. मिल, ६. बुद्धि, ७. हास्यविनोद करनेवाला, ५. सहवास, ९. में, १०. समा, मंडली; ११. मिलगण, १२. प्रफुल्ल
हृदय, १३. वाले, १४. मान-प्रतिष्ठा, १४. फूल, १६. ऑगरखे या कुर्त्ते का लटकता भाग,
१७. ललाट, १९. समान, २०. चन्द्रमा, २१. चमकीला, प्रकाशमान; २२ पसीना, २३.
बूँद, २४ रुपहला, २५ सितारा, २६. द्वितीया का चाँद, २७. भों, २६. तीर, २९. वरौनी,
आंख, ३०. मोहुक, आकर्षक; ३१. चेहरा, ३२. माशूक, ३३. फुलवारी, ३४. फूल,
३५. हँसता हुआ, ३६. वालों ते, ३७. उत्तक्षं हुए, ३६. एक पुष्पलता, ३९. विखरे हुए,
४०. कान, ४१. शोभा, ४२. टेढ़ो टोपी का होना, ४३. नाक, ४४. भगवान्, ४५. मृह,
४६. कली, ४७. आठों, ४६- फूल की पंखुड़ो, ४९. चमकता हुआ, ५०. सूर्यं, ५१. चमकता
हुआ, ५२ दृष्टि, ५३. प्याला, ५४. उजला, गौर; ५५. समान, ५६. वाहें, ५७. कलाई,
५६. मूँगा, ५९. बोझ, ६०. चन्द्रमा, ६१. देदीप्यमान, चमकता हुआ; ६२. पैर की फिल्ली,
६३. पैर, ६४. मेंहवी, ६५ प्रलयकाल; ६६. झंझट खड़ा करनेवाला, २७. ऊचाई, बीलडोल; ६६. ठुमुककर चलता हुआ, ६९. गुण, ७०. चित्ताकर्षण, ७१. मूर्डा, अनभिजा।

अस्वया में बैठे हुए थे कि अप्सरारूपिणी चन्द्रवदनी दीख पड़ती है। स्वप्त में खुणी का साकार दीख पड़ना अधिक सौन्दयं रखता है। इसके अतिरिक्त 'सौदा' की सादगी में अधिक कलाकारी है। 'ज़ोक़' की तस्वीर आद्योपान्त कृत्रिम जान पड़ती है। एक शेर को लीजिए:

ब रूए रंगीं निगोर-बुस्तां शगूफा खृग्दां मगर न ख्न्दां ब मूए पेचां से इश्क - पेचां जो हैं परीणां तो दिल परीशां

'शागूफा ख़ न्दां मगर न ख़ न्दां', 'ब मूए पेचां से इश्क पेचां' में अस्वाभाविकता और फ़ु जिमता स्पष्ट रूप से दीख पड़ती है। इसकी तुलना में 'सौदा' का यह शोर अधिक सरल और स्वाभाविक जान पड़ता है:

जुल्फें यों चेहरे प बिखरी हुई मांगें थां बिल । जित तरह एक खिलोने प हठें दो बालक यही अन्तर सब जगह है। 'ज़ौक़' आंशिक सीन्दर्य का वर्णन करते हैं। जीवन्त चित्र नहीं खींचते — ऐसा चित्र, जो बोलने लगे। उदाहरणस्वरूप वे कहते हैं: 'व: पाये नाजुक हेना में रंगीं'। यह एक घटना का वर्णन-मात्र है और बस । इसमें कुछ जान नहीं, नाटकोचित गरिमा नहीं, काव्य-मुलम सीन्दर्य नहीं। सौदा कहते हैं:

फुन्दुक़े न्या लगी कहने कि न देखा होगा सर्व की बेख़ से फ़्ला गुले - औरंग अवतक और फिर 'सौदा' के इस गेर का तो जवाब ही नहीं:

बात इस लुत्फ़ है से बहके थी देहन असे उसके बादा जो साग्रे कितर जाता है खुलक

सारांश यह कि 'ज़ोक़' के सारे प्रबन्ध एवं कृतिमता के बावजूद, शायद इस प्रवन्ध एवं कृतिमता ही के कारण, 'ख़ुशी' एक सुन्दर, किन्तु निष्प्राण मूर्ति-सी जान पड़ती है, 'सौदा' ने इस मूर्ति में जान फूँक दी है।

इसी प्रकार 'सौदा' के अनुकरण में 'ज़ौक़' भी वसन्त और वासन्ती छटा का शाब्दिकः चित्र खींचते हैं:

ज़है । निशात र अगर को जिए इसे तहरीर र अयां र हो खामा भ से तहरीरे नर मा र जाय सरीर र जाय सरीय र जाय र जाय जाय सरीय र जाय

१. महावर, २. पर, ३. एक सीघा बृक्ष, जो माशूक के कृद का उपमान है, ४. जड़, ४. एक तरह का गेंदे का फूल, ६. मज़ा, आनग्द; ७. मुँह, ८. शराव, ९. प्याला, १०. छलकता हुआ, १९ वाह रे सौभाग्य, १२. खुणी, १३. वर्णन (लिखित), १४. प्रकट, १४. कलम, १६. राग, १७. लिखते समय कलम सं निकलनेवाली आवाज, १८. प्रफुल्लता, १९. कुंजी, २०. ताला, २९. मन, २२. सम्पृटित हृदय, २३. खुला हुआ, २४. कली का मुँह, २४. दरवाजा, २६. बात, २७. लहर, २८. मुस्कराहट।

असर से बादे के बहारी के लहलहाते हैं + ज़मीं पहमसरे - मुंबुल है मीजे न क़शे हसीर हिया प दौड़ता है इस तरह से अबे सियाह + कि जैसे जाए कोई पीले - मस्तबे ज़ंजीर न ख़ारे - दश्त है नर्मी में ख़बावे मख़नल है + हर एक तारे-रगे-संग भी है तारे हरीर हर एक ख़ार है गुल हर गुल एक साग्रे - ऐश + हर एक दस्त के चमन हर चमन बहिस्त निवास

हरएक कृतर ए-शवनम गोहर १२ की तरह खुशाव १३ + हर एक गोहर गोहरे - शव विराग १४ पुर-तन्वीर १९ ।

चमन में है यह दरख्ताने १६ -सब्ज पर जोदन + कि जहर खाते हैं सब्जाने १७-खितए १८ कश्मीर

'सौदा' से तुलना करने पर जान पड़ता है कि 'ज़ौक़' में यह प्रफुल्तता नहीं, कलाता एवं आवेगों का वह जोश भी नहीं, जो 'सौदा' को प्राप्त है। कहने को तो ज़ौक़ भी नये रूरक और नये चित्र गढ़ते हैं, किन्तु इनमें वह असर भी नहीं। 'सौदा' की कल्पना एक अविरल धारा की तरह प्रवहमाण है, जिसे रोकना कठिन है। 'ज़ौक़' की कल्पना में भी प्रवाह है, परन्तु उसकी चाल में कुछ क्कावट-सी जान पड़ती है। ओज इसमें भी है, लेकिन यह बोज क्क-क्ककर अपना जोश दिखाता है, जैसे इसकी राह में कोई चीज़ रोड़े अटकाती हो। 'ज़ौक़' भी अक्सर दुलंग उपमाओं का आविष्कार करते हैं, जिनसे सारा नक्षा आँखों के सामने घूपने लगता है:

"ह्वा प दौड़ता है इस तरह से अब -िसयाह +िक जैसे जाय कोई पीले-मस्त बे-ज़ंजीर"

किन्तु 'ज़ीक़' अपनी कृतिमता को सतत स्वाभाविक भाव के ढाँचे में नहीं ढाल सकते हैं। इसी बात की क्षमता 'सौदा' को प्राप्त थी। 'ज़ौक़' की कृतिमता सदा अस्वाभाविक ही जान पड़ती है। उनके शेरों में अधिकतर बाहरी बनावट है, जो अस्वाभाविक है और कृतिमता का द्योतक है, जैसे:

"हर एक तारे-रगे-संग भी है तारे हरीर"। या इन दोनों शेरों को लीजिए:

हर एक खार<sup>9 ९</sup> है गुल हर गुल एक साग्रे<sup>2 १</sup> ऐश हर एक दश्त चमन, हर चमन बहिश्त<sup>2 9</sup>-नज़ीर हर एक क्तरए शबनम गुहर<sup>2 २</sup> की तरह ख़ुशाब<sup>2 3</sup> हर एक गुहर, गुहरे शब चिराग्<sup>2 ४</sup> पुर-तन्त्रीर<sup>2 4</sup>

विषयाभिव्यक्ति में ज़ोर तो हाथ आ जाता है, लेकिन कृत्निमता स्पष्ट रूप से प्रकट है।

१. प्रभाव, २. वसंत - ऋतु की हुवा, ३. सुंबुल के वरावर, ४. चटाई, ५. बदली, ६. महस्थल के काँटे, ७. नींद, ८. पत्थर की नस की धारी, ९. प्याला (भोग-विलास का), १०. महस्थल, ११. स्वर्ग के ऐसा, १२. मोती, १२ अच्छे पानीवाला, अच्छे चमकवाला; १४. चिराग के ऐसा चमकनेवाला मोती, १४. प्रकाशमान, १६. हरे-भरे वृक्ष, १७. नवयुवक, १८. क्षेत्र, १९. काँटा, २०. प्याला, २१. स्वर्ग के ऐसा, २२. मोती, २३. अच्छे पानी का, २४. रात के समय चिराग के ऐसा प्रकाशमान; २५. प्रकाशपूर्ण।

'ज़ीक़' में वह माधुर्य और लयदारी भी नहीं, जो 'सौदा' के शेरों की प्रमुख विशेषता है; और उनमें वह स्वाभाविक ओप भी नहीं। उनका ओप भी अस्वाभाविक जान पड़ता है:

वाह वा क्या मोतिवल है बागे-आलम की हवा

मिस्ले - नच्ज़े - साहेबे - सहत है हर मौज़े - सबा

भरती है क्या-क्या मसीहाई का बम बावे - बहार

बम गया गुल्जारे - आलम रश्के - सद - बारुशणण है गुलों के हक में शबनम मरहमे - ज़ढ़ मे - जिगर पाख़े - बिशिकस्ता को है बारां का कृतरा मोमिया को गया मौक के यह सौदा अ का बिल्कुल एहतराक के लाला बे बागे अ - सियह पाने लगा नस्वो - नुमा के लाला बे बागे अ - सियह पाने लगा नस्वो - नुमा के हो गया जायल अ मिज़ाजे देह के से यां तक जुनूं बे दे-मजनूं अ का मी सहरा के में महीं बाक़ी पता होता है लुरक़े हवा से इस क़दर पैदा लहू बगं अ में हर नढ़ल के की सूर्खी है जों बगें-हिना अ पाई यह इसलाह अ सफ़रा अ ने कि दुनिया में कहीं ज़र्द-चश्म के अब देखने को भी नहीं है कहक्वा अ

'ज़ोक़' जिस प्रवन्ध और कृतिमता से काम लेते हैं, वह विनमणि की तरह प्रकाशमान है। एक अलंकार-रूपक, जिसका उन्होंने विस्तारपूर्वक प्रयाग किया है। यह वात प्रशंसनीय है। उदूं कि कियों में रूपक का सविस्तर प्रयोग कम मिलता है। इस रूपक का आरम्भ पहली पंक्ति में 'मोतदिल' शब्द से होता है। सारे शब्द और चिन्न इसी रूपक के अन्तर्गत आते हैं—नव्ज़ दे सहत र , मसीहाई °, दम १ , दारुश्शफ़ा १ , मरहमे ३३ - जिगर, मोमिया १४, सौदा १५, एहतेराक ३६, जुनू १३, इसलाह ३८, सफ़रा १९, ज़दं चश्म १०। लेकिन यहाँ रूपक की स्वाभाविक प्रगति नहीं होती। वह स्वाभाविक रूप से फैलता तथा विकसित नहीं होता। रूपक ने शाब्दिक

१. समशीतोब्ज, बराबर दर्जे का, २. स्वस्थ व्यक्ति की नाड़ी, ३. समीर-लहरी, ३. मसीहा का काम करना, ४. हवा, २. दुनिया का बगीचा, ७. चिकित्सालय से स्पद्धां करने वाला द्व. कलेजे के घाव की दवा, ९. दूटी हुई डाली, १०० वर्षा, ११. एक औषधि-विशेष, १२. बन्द, नब्द, ख्तम; १३. पित्त, १४. गर्मी, जलाना; १४. विना काले घट्टे के, १६. उगना, बढ़ना; १७. नब्द, १६. ससार की प्रकृति, १९. एक प्रकार का बेंत का पौधा, २०. मरुस्थल, जंगल; २१. पत्ता, २२. हरा पड़, २३. मेंहदी की पती, २४. दुरुस्ती, परिष्कार; २४. पीला पित्त, २६. पीली आंखवाला, २७. एक पीले रंग का पत्थर, जो सूखी घास को चुम्बक की तरह आकर्षित करता है; २८. नाड़ी, २९. स्वास्थ्य, ३०. मसीहा का सद्गुण (ईसामसीह में यह शक्ति थी कि जिस रोगी का स्पर्श कर देते थे वह अच्छा हो जाता था), ३१. साँस, ३२. चिकित्सालय, ३३. औषधि, मलहम; ३४. एक औषधि-विशेष, ३४. पित्त, ३६. भस्मीकरण, शक्ति, जलाना; ३७. उन्माद, पागलपन; ३६. दुरुस्त करना साफ करना, ३९. पीला पित्त, ४०. पीली खाँखवाला।

क्लेष का रूप धारण कर लिया है। इसलिए रूपक की प्रगति स्वाभाविक नहीं, स्पष्टतया कृतिम जान पड़ती है। इस क्षेर से कृतिमता का भेद खुल जाता है:

> हो गया जायल मिजाजे देहा से यां तक जुनूं बेदे-मजनूं का भी सहरा में नहीं बाकी पता

संसार की प्रकृति से उन्माद के नष्ट हो जाने के प्रमाण में यह कहना कि बेदे-मजनूं का भी जंगल में चिह्न-मात्र नहीं रह गया, केवल शब्दों का गोरख-द्यंद्या है। यहाँ पर जनून (उन्माद) और वेदे-मजनूं में शाब्दिक श्लेष के सिवा और कुछ भी नहीं। यही कृतिमता अन्तिम शेर में भी है:

> पाई यह इस्लाह सफ़राने कि दुनिया में कहीं ज़र्द-चश्म अब देखने को भी नहीं है कहरुवा

सफ़रा और जुर्द-चश्म में श्लेष स्पष्ट है।

इस उदाहरण में परिश्रम, खोज, अर्थगर्भता, पाण्डित्य, विद्वता—सब कुछ है, लेकिन काल्य की आत्मा मौजूद नहीं। जिस भाव को 'ज़ौक़' इस टीम-टाम के साथ बयान करते हैं उसी भाव को 'गालिब' चार शेरों में आसानी से दिखा सकते हैं। 'ज़ौक़' के 'क़सीदे' किव-सुलम अभ्यास से अधिक महत्त्व नहीं रखते। अभिव्यक्ति-कुशलता, दीर्घ साधना, प्रौढ़ता, भाषा की प्रांजलता, मुहाबरों की सफ़ाई, पदयोजना की मौलिकता—ये सारी चीजें पाई जाती हैं। कुछ ऐसे शेर भी हैं, जो अच्छे हैं, लेकिन 'ज़ौक़' प्रस्तावना (तश्वीव) को स्वतन्त्र किवता नहीं बना सकते। उनकी किवता में कुछ अच्छे टुकड़े निकल आते हैं, वस इतना ही और कुछ नहीं है।

१. नष्ट, २. प्रकृति, ३. दुनिया, संसार; ४. एक प्रकार का बेंस, ४. मश्स्यल, ६. एक प्रकार का पत्थर, जो सुखी घात को इस तरह आकर्षित करता है जैसे चुम्बक लोहे को खींचता है।

# सन्दर्भ-संकेत

१. मैंने केवल पन्द्रह शेरों को ही पर्याप्त समझा है। 'सौदा' ने ४७ शेर लिखे हैं और शेरों की अधिकता से इस काल्पनिक चित्र के सौन्दर्य में वृद्धि नहीं होती, उसमें एक भद्दा दाग लग जाता है। उदूँ के किवयों की रचनाओं में यह एक खास कमजोरी है। उन्हें रूप-सौन्दर्य का ज्ञान कम है। वे अच्छी चीजों को भी रचनात्मक शक्ति की न्यूनता, कल्पना की बेलगामी या बदलगामी, व्यवरों की अधिकता से बिगाड़ देते हैं। देखिए:

फ़्जिर होते जो गई आज मेरी आंख झपक दी वोहीं आके ख़ुशी ने दरे दिल पर दस्तक<sup>2</sup> पूछा मैं कौन है बोली कि वह में हूँ ग़ाफ़्ल<sup>3</sup> न लगे शौक़<sup>3</sup> में जिसके कभू शायक की पलक है खुशो नाम मेरा मैं हूँ अजीज़े <sup>2</sup> - दिलहां

ज़िन्दगानी की हलावत है जहां में मुझ तक खोल आगोशे - दिल और ले मुझे जल्दी नादां °

फिर ख़ुदा जाने यः दिन कव तुझे दिखलाएँ फ़लक रैं सुनके यह मृज्दए रें-जां-बख्शा जो में खोली आँख

अशअए<sup>९3</sup>-नूर<sup>१४</sup> की-सी मुझको नज़र आयी झलक आँख मल करके जो देखूँ हूँ तो एक बादला<sup>९५</sup>-पोश

सिरे से ले गृक्<sup>ी इ</sup> जवाहिर<sup>९७</sup> में है वह पाँव तलक हुस्न<sup>९८</sup> ऐसा कि जिसे माहे<sup>९९</sup>-शबे<sup>२९</sup>-चार<sup>२९</sup>वहम

यक-ब-यक देखे तो यकचन्द <sup>२२</sup> ही रह जाय भुचक चेहरे में ऐसी है गर्मी कि शब-वो-रोग जिसे

य।द करती हो रहे दामने निज्नां<sup>२3</sup> की झपक जुल्फ़ें यों चेहरे प विखरी हुई मांगें थीं दिल

जिस तरह एक खिलौने प हठें दो बालक जाऽव<sup>२४</sup> वह कहर<sup>२५</sup> कि घटने में हो जिसके हर लहर

<sup>9.</sup> दरवाजा, २. ठोकर, खटखटाहट; ३. लापरवाह, ४. अभिलाषा, ५. अभिलाषा करने-वाला, ६. प्यारा, सबका प्रेमपात; ७. मिठास, ६. दुनिया, ९. हृदयांक, १०. मूर्ख; ११. आसमान, १२. प्राणवर्द्धक सुख-सम्वाद, १३. किरणें, १४. प्रकाश, १५. गोटा; १६. बूवा हुआ, निमग्न; १७. रत्न, १६. सौन्दर्य, १९. चन्द्रमा, २०. रात, २१. चौदहवीं; २२. बिल्कुल, २३. बरोनी, २४. बलकें, २५. बला, आफ्त, जुल्म।

घर डुवा देने को उश्शाक़ के वरियाय-अटक नागिनी पेच में आ उनके न मांगे पानी खेल जावे वहीं काला जो उसे उसकी लटक जवीं ऐसी कि ज़िगर माह का हो जावे दाग् उसकी तस्वीह<sup>2</sup> से जब उसको तजाबज्<sup>3</sup> दे फलक कृत्ल करने का यः जीहर नहीं शमशेर के बीच उसके अबू<sup>क</sup> से मुशाबेह<sup>®</sup> न बनावें जब तक ढीठ वह तेज़ कि आलम<sup>८</sup> में नहीं जिसकी पनाह चश्म वह तुकं कि हो क़ौम " जिन्हों का उज वक " फ़ितना १२ उस चश्म का ऐसा कि मिज़ा १३ से खूँ ख़वार १४ मुत्तासल १५ चोंकते वा कर दिया करते हैं अपक हुस्न से कान के आवेज़े १६ में यह लुत्फ़ १७ कि जों मुस्तश्रद १८ कृतरए १९-शवनम कि पड़े गुल २० से दपक बह्रे-खूबीरी कि गोया मछली है कुल्ल!वरे के बीच नथ के हल्क़े में जो देखे कोई नथने की फड़क नज़र आया न देहन<sup>२३</sup> बोनी<sup>२४</sup> की तंगी के सबव<sup>२५</sup> मुनहर्जी र प्रपनी से गो उनने तराशी ऐनकरे मिस्सी<sup>२८</sup>-बालूद लब अख्गर<sup>२९</sup> थे तहे<sup>३</sup>° ख़ाक स्तर<sup>३१</sup> कि हवा से वह सोख़न ३२ कहने को जाते थे दहक सिल्के 3 3-गौहर की सफ़ा 3 ४ वाम 3 4 के उन दांतों से वक् उदयुजा उ करे मीजे उ तबस्तुमं उ की चमक बोनों म्रारिज्<sup>४</sup> गोया शीशे हैं मये ४ गुलगूं ४२ के जनखंड इन दोनों में हैं जैसे नमकदांड में गज़कडण वस्फ्रं में उसकी मलाहत के के पढ़ूँ एक मतला ४८ जिसके बागे न रखे मतलए अनवार नमक

१. आशिकों, २. रूप, उपमा; ३. बढ़ा देना, ४. सारतत्व, ४. तलवार, ६. मों, ७. समान, सद्मा, समरूप; द. दुनिया, ९. आंख, १०. जाति, ११. मोगलों के एक कवीले का नाम, १२. भगड़ा, फसाद, दुष्टता; १३. बरोनो, १४. रक्त-पिपासु, १४. लगातार, सटा हुआ; १६. लटकन, १७. आनन्द, १८. तैयार, तत्पर; १९. ओस-कृण; २०. फूल; २१. छिन-समुद्र; २२. मछली मारने की बंसो, २३. मुँह, २४. नाक, २४. कारण, २६. नाक के सबने, २७. चश्मा, २८. लिपटे हुए, २६. चिनगारी, ३०. नीचे, ३१. राख, ३२. बात; ३३. मोती की लड़ी, ३४. चमक, ३४. उधार, ३६. बिजली, ३७. भीख माँगे, ३८. लहर, ३९. मुस्कान, ४०. कपोल, ४१ शराब, ४२. सुख, ४३. चिवुक, ४४. नमक रखने का बरतन, ४४. चिखना, जो शराब पीते समय खाया जाता है; ४६. सद्गुण, ४७. नमकीती; सौन्दर्य; ४८. गज़ल कसीदे की पहली पंक्ति, ४९. सूर्यं निकलने की जगह।

#### मतला

रंगे रुखसार से शमिन्दा हो कुन्दन की दमक आगे ग्वग्व<sup>२</sup> के ख्जालत<sup>3</sup> ज्दा सोने की उलक ढीले पेच उसके ने गर्दन का बढ़ाया यह हस्तर जल्वागर शम्म: हो जैसे तहे दामाने शबक साअव वो दस्ते हेना - बस्ता की ऐसी हरकात शाख़ में गुल के पवन बहने से जों आए लचक देखे जो उसके कुचों को यः तयक्कुन हो उसे तम्बू यह तान के यों काम का उतरा है कटक या वः माजूने ° मुबह्ही े की हैं डिबियाँ ऐसी आवे हेनान १२ में छिड़के से जिन्हें रूहे १3-मलक प्यारी-प्यारी वह लगें नज़रों में ऐसी कि निगाह यही चाहे कि कभू पास से इसके न सरक लुंज यह कस्द १४ रखे डाल दे तू हाथ इन पर लंग के दिल में भी आ जाय कि ले माग उचक नाफ़ " के हुस्न को उसके जो किया मैंने क्यास " दिलनशीं " यों हुआ मेरे कि वेल। शुबह: व शक निर्गिसी १८-चश्म कोई होगा कि जिसकी यह आँख लगके छाती से सफा के सबब आई है उलक कमर उसकी मैं न देखी कि कह उसका वस्फ़ थी वह एक प्राहुए १९ - दिल के लिए चीते की लक्क आगे तो में नहीं कह सकता कुछ उसकी तारीफ यों सबा<sup>२</sup> कहती है मुझसे कि बस अव ज्यादा न बक पस में रानों को कहूँ क्या कि व(ह) हैं आईना उनसे भी छूटे न आंख उनसे अगर जाय अटक मावे जिस वज्म<sup>२</sup> में उस साक्<sup>र२</sup> विलोरीं<sup>२३</sup> का जिक जल्बए<sup>२४</sup>-शम्मा का पामाले<sup>२५</sup> हसद<sup>२६</sup> होवे ममक

१. कपोल, मुखमण्डल; २. गले के ऊपर और ठोड़ों के नीचे का लटकता हुआ मांसल भाग, ३. लिजत, ४. सौन्दयं, ४. कुत्तें का लटकता हुआ भाग, ६. कंची की साल; ७. कलाई, ६. मेंहदी लगी हुई, ९. विश्वास, १०. अथलेह. ११. घातुबद्धंक, १२. उफान, १३. फ्रिश्ता, १४. इच्छा, १४. नाभि, १६. अनुमान; १७. हृदयंगम, १६. एक पृष्प-विशेष जो अखों का उपमान है, १९. हिरन, २०. समीर, २१. सभा, महफिल; २२. पर की फिल्ली, २३. शीशे के समान, २४. छवि, २४. पददलित, २६. ईर्ष्या।

पुरते १-पा छीने रूए २ 'लैला' से 'मजनू' का विल ख़ूने 'फ़रहाद' सिवा 'शोरीं' से चाहे वह कनक बन्ते - मज़्ज़ारा मेरो जब निगहे-बीदए - गोर ६

सिर से लेउस कृदे<sup>®</sup> राऽना<sup>८</sup> के गई पाँव तलक क<sub>ु</sub>न्दुक्<sup>8</sup> पा लगी कहने कि न देखा होगा

सर्व की वेख से फूला गुले १° - ओरंग अब तक कामत ११ ऐसा है कि हगामें १२-खेराम १३ उसके अगर

आगे आ जाय क्यामत कि तो य है। बोले कि सरक कृदम इस धज से रखे है कि सिर प्रामम का

मूजिवे<sup>१६</sup> शोर हो ख्लखाल<sup>९७</sup> की पाँवों की झनक कज<sup>१८</sup>-अदा<sup>९९</sup> कज चले जिस तरह वह अठखेली से

मौजे<sup>२</sup>° दिश्या भी उसे देखे तो रह जाय ठिठक जक्<sup>र २</sup>-वर्क ऐसी है पोशाक में उसकी कि जिसे

काँद विजलो की कहूँ या कहूँ शोले<sup>२२</sup> की चमक जैसी सज से थी बाले बीच हमायल<sup>२3</sup> गुल की

वैसी ही इब की बू वैसी ही सोंधी की महक कैफ़ीं<sup>२४</sup> यांतक किय(ह) अन्दाज़े<sup>२५</sup> सोख़न<sup>२६</sup> में उसके

किसी को हश्त कह उठना किसी को दूत दबक बात इस जुत्फ़ से बहके थी देहन रेष से उसके बादा रे जो साग्रेर लबरेज़ के सं जाता है छलक ग्रज़ के इस शक्त से आई जो नज़र वह काफ़िर उर

में कहा दिल की तरफ देख के प्रल्लाहो-मअक 33

यह बात सर्वविदित है कि अटक-सागर प्रेमियों का घर न इवाये, काला न खेले, उज्वक जाति का ज़िक न हो, कुल्लाव के बीच सुपमा-सिन्धु की मखली न हो, लुंज और लंग कुचों पर हाथ डालने या उन्हें ले भागने का संकल्प न करें और इसी तरह की कुछ और वार्ते न होतीं तो कोई विशेष हानि न होती।

१. पैर का ऊपरी भाग, २. चेहुरा, ३. ईरान का विख्यात प्रेमी, जो 'शोरीं' पर आसकत था, ४. 'फ़्रहाद' की प्रेमिका, ४. दृश्य, नज्रः, ६. व्यान से देखनेवाली दृष्टि, ७. लम्बाई, द. सुन्दर, सुडील; ९. महावर, अ।लता; १०. एक प्रकार का गेन्दा, ११. डील-डील, १२. समय, १३. चलना, १४. प्रलय, १५ दुनिया, १६. कारण, १७. घृँ घढ, १८. देदा, १९. भावभंगी, २०. लहुर, २१. चमक-दमक, २५. आग की लो, २३. हैकल, माला; २४. मदमत्त, २५. ढंग, २६. बात, २७. मुँह, २८. धाराब, २९. प्याला, ३०. छलकता हुआ, ३१. सारांश यह कि, ३२. नास्तिक, माशूक; ३३. भगवान् तेरे साथ रहें (भला करें)।

ऐसी जीती-जागती तस्वीर परम्परागत नखशिख-वर्णन वन जाती है। जिन शेरों को मैंने चुना है उनमें जान है, कविता है, शेष भरती के शेर हैं अथवा परम्परागत ढंग के हैं। 'सौदा' यह नहीं समझते थे कि सब बातें नहीं कही जातीं; कम-से-कम सब बातें वार-वार नहीं कही जातीं।

(२) 'ज़ौक' ने एक दूसरा चित्र भी प्रस्तुत किया है। वह यह है, और इसमें भी कृतिमता है, बनावट है:

लग गई आँख मेरी देखता क्या ख्वाब में हूँ

कि मुजस्सम नज़र आई है नवेदे वेहजत विल्लह-अल्लाह रे हुन्त उसका कि सर-ता न्व-क्दम

था वह ख़ंकिक का तशशाए - नवेदे कुदरत विस्ति करता कृदे राऽना को है उसके ज़ाहिद विमे तकवोर को कहता है सदा कृद को ज़ामत

चश्मे आहू से हिरन तिश्नए 3-जामे 3-बहशत भे विले शामत इन्ज़दा के बर-पए के तदबी रे-हेलाक दे

ज्ुल्फ़े बाजूं <sup>१९</sup> थी वह रुख्सार<sup>२०</sup> प बाज्ूँ-तिब्बत आतिशे<sup>२९</sup>-हुस्त से एक शोलए सरकश<sup>२२</sup> बीनी<sup>२3</sup>

मौजए<sup>२४</sup> दौरे-लतीफ्<sup>२५</sup> उसकी भवों की हालत फ़ौजे<sup>२६</sup> मिज्गां<sup>२७</sup> वह बला<sup>२८</sup> होवे सफ्<sup>२९</sup> आरा तो करे

दस्ते 3° वेदाद 3 से यकदस्त दो आलम 3२ गारत 33

चाहे<sup>38</sup>-वाब्ल वः ज्क्न<sup>34</sup> और धुआँ जुल्फ का ग्रम्स दिल गिरफ्नारे अजाब उसमें हो हारुत<sup>35</sup> सिफ्त लाले<sup>30</sup> शीरीं कि हलाबत<sup>34</sup> प जो दे जान आशिक्<sup>34</sup>

. तो दमे-नज्अ<sup>४०</sup> मी उग्नाव<sup>४९</sup> का चाहे शरवत

१. मूर्तिमान्, २. सुसम्बाद, ३. खुणी, आनन्द; ४. सिर से पाँच तक, ४. सब्दा, परमात्मा; ६. ईश्वरीय शक्ति, ७. तरुण, ८. पुजारी, धमंपरायण व्यक्ति; ९. समय, १०. अल्लाहु-अकवर का नारा लगाना, ११. वह खड़ा है. १२. उन्मादग्रस्त, पागल, विक्षिप्त; १३. प्यासा, १४. प्याला, १४. उन्माद, १६. दुर्भाग्य-पीड़ित, १७. पीछे लगा हुआ, १८. हृत्या, १९. छल्टा लटकता हुआ, २०. कपोल, गाल; २१. आग ( छ्वानित ), २२. ढीठ, उद्दृण्ड; २३. नाक, २४. लहर, २५. वारीक वृत्त, हल्की लहर; २६. सेना, दल; २७, वरीनी, २८. आफ्त, २९. युद्ध के लिए पंक्ति बाँधकर तत्पर, ३०. हाथ, ३१. अन्याय, अत्याचार; ३२. इङ्लोक एवं परलोक, ३३. नष्ट, ३४. वाबुल (वैविलोनिया) का कुआ, ३४. चिंदक, ३६. एक राक्षस, जो कुएँ में उल्टा लटकाया हुआ समझा जाता है; ३७. मीठा माणिक अर्थात् ओठ, ३८. मिठास, ३९. प्रेमी, ४०. मरने के समय, ४१. एक सूख्ँ रंग का फल, जो औषधि के काम में आता है।

न दमे - शर्म तबस्सुम से लब उसके खूगर न तगाफुल से उन आंखों को निगह की आदत खोल दे मानिए मादूम किमर की जुविश की हरकत वा किसे जो नाज़ की तारी कि में उसकी मतला वह पढ़ूँ में कि जिसे मुनके हो दिल की फ़रहत ।

## मतला

शोखी उस चेहरे में यों गुल में हो जैसे हमरत १२ नाज यों चश्म में नर्गिस 3 में हो असे निकहत 3 लबे पां "-खुर्दा की शोखी के है आगे एक बात गर नगावे व: मसीहा १६ प भी खूँ की तोहमत १७ नाजुक अन्द।म<sup>९८</sup> वह धौर संग<sup>९९</sup>-दिल उनसे भी सिवा आया उन संगदिलों २° के लिए सुम्मा कुस्तत सेली <sup>२९</sup> सीने प न थी जाऽव<sup>२२</sup> पसे <sup>२3</sup> पुरत का अवस<sup>२४</sup> नज़र द्याता या सफ़ाई से अलिफ़<sup>्रेप</sup> की सूरत चंपई रंग का अपने वः दिखाकर आलम रह एक ब्रालम र का ही दिल लंके बग्ल में चंदत अल्लह-अल्लह रे तेरी तमकनत उद्य उक्रे तमईज्र बाह रे तेरा तबख्तर<sup>3</sup> तेरी बल<sup>3</sup> वे नख्वत<sup>32</sup> क्हर<sup>33</sup> अन्दाज़े-बला<sup>34</sup> नाज् क्यामत<sup>34</sup> तन्नाज्<sup>38</sup> सेंह्र-चश्मक ३७ सितम ३८-ईमां व करिश्मा ३९ आफ्त ४० जावजा आलमे मस्ती में क्दम को लिएज्श रें दम-ब-दम ४२ नश्शए-सहबा ४३ से अबां को लुकनत ४४

१. लज्जा करते समय, २. मुस्कान, ३. अभ्यस्त, ४. अग्यमनस्कता, लापरवाही; ५. जिसका अस्तित्व न हो, ६. गिन, हिलना; ७. खोल दे, ६. पिन्य, गिरह, ९. भ्रान्तिपूणं, १०. ओठों, ११. प्रफुल्लता, १२. लालिमा, १३. एक पुष्प-विशेष, जो आँखों का उपमान है, १४. सुगन्ध, १५. पान खाये हुए, १६. इसाई धमें के प्रवर्त्तक जिनमें यह शक्ति पी कि मुदों को भी स्पर्शमान्न से जीवित कर देते थे; १७. आक्षेप, आरोप; १६. शरीर, १९. पाषाण - हृदय, २०. कठोर हृदयवालों, २१. छोटी चादर, २२. अलकों, २३. पीठ के पीछे, २४. प्रतिविम्ब, झलक, छाया; २५. अरबी, फारसी, उद्वं वणंमाला का पहला अक्षर जो प्रायः सीधा लम्ब रूप में लिखा जाता है, २६. दशा, २७. दिनया, संसार; २८. डज्जत, गौरव; २९. समझ - बूझ, बुद्धिमानी; ३०. अकड़कर चलना, शानदारी, ३१. नकारात्मक शब्द, ३२. घमण्ड, ३३. भयंकर, ३४. आपित्त मचाने वाला, ३५. प्रलय, ३६. ताना मारनेवाला, ३७. जादू भरे, कटाक्ष करनेवाला; ३६. अत्याचार-सूचक, ३९. चमत्कारपूणं, ४०. आपित्त, ४१. लड्खड़ाहट, ४२. क्षण-प्रतिक्षण, ४३. शराब, ४४. ज्वान की लडखड़ाहट, तुतलाना।

काके उस रक्के भसीहा ने कहा बालीं पर लातनुम कुम कि यह गाफिल नहीं वक्ते गफलत न जाने इस मतला से मन को कैसी प्रसन्तता होती है: शोखी उस चेहरे में यों गुल मे हो जैसे हमरत नाज यों चाम में निर्मस में हो जैसे निकहत

सारा चित कृतिम है और उसके चम्पई रंग से किसी का भी दिल बग्ल से चम्पत नहीं होता:

इस प्रकार का चित्रण भी एक परम्परागत बात हो गई थी। यह 'इन्शां' हैं:

सुब्ह-दम मैंने जो ली बिस्तरे गुल पर करवट जुंबिशे - बादे - बहारी से गई आँख उचट देखता क्या हूँ सिरहाने है खड़ी एक परी जिसके जोबन से टपकती है निरी गदराहट

आफ़ताब असकी जबीं के को मुकाबिल होवे सदकों ९-सदकों हो कहे उफ़ री तेरी चमकाहट

मोतियों से जो भरी मांग वः देखे उसकी

सैर से तारों भरी रात की जी जाए हट हरकत उसकी थी यों गुमज़्री° चालाक के साथ

रिन्द<sup>१९</sup> जों ऐंड के मैंख्।ने<sup>१२</sup> में लेवें करबट शोखी इस रूप से उस तारे-नज़र में खेले

आता-जाता हो रसन<sup>93</sup> पर कोई जिस तरह से नट कामत ऐसी कि क्यामत भी करे जिसको सलाम

उसको अठलाते हुए चलने की सुनकर आहट शोरे महशर<sup>९ ५</sup> को यह कह बैठे खेराम<sup>९ ६</sup> उसका साफ

वालः की ऐन अबे दूर परे हो चल, हट नश्शा में कृुलकृुले भीनासे १८ यः फर्मा १९ उट्ठे

वया ख़्शर ° आती है सदा मुझको यह तेरी गृटगृट

१. ईसामसीह जिससे स्पर्दा करें, २. सिरहाना, ३. मत सोओ, ४. तुम, ५. सुर्खी, ६. सुगन्ध, ७. सूर्यं, ८. ललाट, ९. न्योछावर होना, १०. कटाक्ष, भूकुटी-विलास; ११० आवारा, बाँका-छैला; १२. शराब का घर, मिंदरालय; १३. रस्सी, १४. ऊँचाई, कृद; १४. प्रलयकाल के समय का मैदान, १६. टुमुक कर चलना, सुन्दर चाल; १७. सुराही से पानी या शराब उंडेलने के समय भक-भक की आवाज, १८. शीशा, सुराही; १९. आदेश दिया, २०. अच्छी लगती है।

सर्वो शमशाव<sup>9</sup> व सनोवर<sup>3</sup> से कहे चलते हो खेलने जाते हैं हम आज चमन में झुमुंट फुछ न गहना न जवाहिर न तकल्लुफ<sup>3</sup> न बनाव सावगी अपनी से मसरूर<sup>4</sup> ख़ुशो से गृट-पट प्रत्ग्रज्<sup>9</sup> थी जो इन औसाफ़<sup>5</sup> से मौसूफ़<sup>9</sup> उसने प्रपने मुखड़े से दुपट्टे के मुसलसल<sup>4</sup> को उलट मुझसे सरखुश<sup>5</sup> हो कहा दौलते बेदार<sup>9</sup> हूँ में खवावे गुफ़लत से बस अब चौंक गले मेरे लिपट

१. बूक्ष-विशेष, जो सीधा होता है और व्याधा तथा विधिक का उपमान समझा जाता है,

२. एक वृक्ष जिससे माशूक के कृद की उपमा दी जाती है ३. बनावट, दिखावा; ४. प्रसन्त, ५. संक्षेपतः, सारांशतः; ६. गुण, खूबियाँ; ७. प्रशंसित व्यक्ति, ८. लगातार, वारम्वार;

**६. प्रसन्न, १०. जाग्रत्, दी**प्तिमान ।

गृजल और क्सीदे की अपेक्षा मसनवी में अधिक विस्तार और वैविष्टय की गुंजाइण है।

मसनवी में युद्ध-वर्णन भी काव्य का विषय हो सकता है, और नये-नये कथानकों का आविष्कार भी हो सकता है; संसार के नाना प्रकार के परिवर्तनशील दृश्यों की जीती-जागती तस्त्रीरें खींची जा सकती हैं और जिन्दगी के विभिन्न पहलुओं, सारे मानसिक व्यापारों का वर्णन हो सकता है। लेकिन उद्दें के कियों की कल्पना तो विस्तार से परेशान होती है। उनका हृदय फैलाव के नाम से घड़कने लगता है। उनका दिमाग संकीणंता में ही प्रसन्त रहता है। उद्दें में किसी को 'ईलियड', 'इएण्ड', 'डिवाइन कोमेडी', 'ओरलेंण्डो प्युरिओजों', 'फ़्यरी क्वीन', 'पैराडाइज लोस्ट' इत्यादि के ढंग की किवता लिखने का खयाल भी न हुआ। 'स्कौट' और 'बाइरेन' ने जिस प्रकार की छोटो वर्णनात्मक किवताएँ लिखी हैं उस प्रकार की चीज भी लिखने की हिम्मत न हुई। मसनवी में भी फ़ारसी के छन्दों का अनुसरण किया। आश्चयं इसपर होता है कि जानकारी न होने के कारण वे पाश्चात्त्य किवता से लाभान्वित न हुए तो न सहो, 'शाहनामा या मसनवी मौलाना रूम' के ढंग की भी कोई चीज नहीं लिखी।

मसनवी की विषयवस्तु का आधार कुछ सीमित ढंग की कहानियों पर है। पहली कमी तो यही महसूस होतो है। उदूं-कवियों को कल्पना में इतना भी क्षमता न थी कि नई-नई कहानियाँ गढ़ सकें। जो कहानियाँ मिलतो हैं, वे प्रेम और प्रेमजन्य व्यापारों से सम्बद्ध हैं। कोई रूपवान् राजकुमार किसी रूपवती राजकुमारी पर आसकत होता है और असख्य कठिनाइयों एवं परेशानियों के बाद सफल एवं लब्धकाम होता है। यदि राजकुमार नहीं तो कोई निम्नकोटि का आदमी, जैसे कोई दरवेश, होता है। इससे वास्तविक वैविध्य तो सम्भव नहीं, बल्कि नुक्सान यह होता है कि शान एवं शौकत जाती रहती है। कभी-कभी कहानी सफलता के बदले असफलता के साथ समाप्त होती है। इससे भी कहानी की आतमा में कोई विशेष अन्तर नहीं होता है। यह केवल कि करवान पर निभर है। यदि वह शोक में रुचि रखता है तो हँसी के बदले रोने पर कहाना ख्तम होती है।

हाँ, तो नायक का रूपवान् होना आवश्यक है, और उसके रूप का वर्णन इस अत्युक्ति के साथ होता है कि संसार-भर के सारे हसीन शरमा जायँ। इस दृष्टि से नायक और नायिका में कोई भेद नहीं होता। कभी ऐसा भी होता है कि नायक ही अधिक सुन्दर होता है, और रूप-छित के अतिरिक्त यदि उसके अन्य सद्गुर्भों पर दृष्टिपात किया जाय तो फिर वह अत्युक्ति है कि क्या कहने!

'मीर' ''मसनवी शोलए-इश्क'' में 'परसराम' का परिचय इस प्रकार है:

कि वां एक जवां या 'परसराम' नाम + खुगे -अग्दाम वो खुश कामतर वो खुश खुराम जिधर निकले रगीं अ-अदाई के साथ + चले जायें जो खुश - नुमाई के साथ खले वाल चलता था वह सर्वे - काज़ + कदम्बेस को प्राती उम्रे - दराज कि वाल चलता था वह सर्वे - काज़ + कहे तू कि उधर को विजली गिरी वह काफ़िर भों वें हो वें मायल कि जहां + करें सिज्दा कि उस जा पर इसलामियां कि खु कि उसका कहां और मही वो खुर कि कहां + करें सिज्दा कि आसमां का है यां व: लब के लाल को जिनसे शिमन्दगी कि में के निक् सरमायये कि जिन्दगी वेहन कि की जो तंगी के नजर की जिए + तो आगे सोखन कि मुक्त सर के जिए सरापा कि में उसके जहां देखिए + वहीं कए - मक़ सूदे कि जा वे प्राह से फ़िदा कि उस प जी जान हर एक का + कि मक़ सूदे दिल था बद के वो नेक के का प्रत्येक स्थान पर माणूक नुमा आशिक का वर्णन इसी ढग से होता है। उसकी मोहक भाव-

प्रत्येक स्थान पर माशूकनुमा आशिक का वणन इसा ढग से होता है। उसकी मोहक भाव-भंगी, उसकी लम्बी जुल्फ़ों, जादू-भरी निगाहों, काफ़िर भाँबों, उसके दिव्य स्वरूप, लाल ओठों, छोटे मुँह का जिक हर जगह मिलता है। सुन्दरता में तो ख़ैर वह सारे रूपवान् लोगों से बढ़कर होता ही है, उसमें सभी सद्गुण भी एकत हो जाते हैं। राजकुमार बेनज़ीर की विशिष्ट योग्यताओं पर ध्यान दिया जाय:

दिया था ज़े 32-वस हक 33 ने ज़ले 34-रसा + कई साल में इल्म सब पढ़ चुका मआनी 34 व मिल्तक 38, बयान व अदब 39 + पढ़ा उसने मिल्कू ज द व माक ूल 38 सब खबरदार हिक् मत 38 के मज़्मून 38 से + गृरज़ 32 जो पढ़ा उसने कानून 38 से लगा हैयत 38 वो हिन्दसा 34 ता नजूम 34 + जनीं ग्राममां में पड़ी उसकी धूम किये इल्म नोके 38 - ज़बां हक हफ़ 56 + इसी नल्ल से उसने की उम्र सफ़ 40 सुलेखन-कला में वह दक्ष धनुविद्या में जगदिखात, संगीत में पट और चित्रकारी में भी कमाल रखता था। इनके अतिरिक्त:

सिवा इन कमालों के कितने कमाल + मुरीवत की खूपर, आदभीयत की चाल रजा़लों विकास की नफ़रों के से नफ़रत पा उसे + सदा का बिलों पर से बी सोहबत पा उसे

<sup>9.</sup> अच्छे बदनवाला, २. अच्छी ऊँचाईवाला, ३. अच्छो चाल-ढालवाला, ४. आकर्षक भाव-भंगी, ५. सुन्दर रूप-प्रदर्शन, ६. सुन्दर संजीले कृदवाला, ७ पैर चुमना, ६. दीर्घापु, ९. तेज, १०. उन्मुख, ११. साब्टाङ्ग, १२. मुमलमान, १३. चेहरा, १४. चाँद, १४. सूर्य, १६. अन्तर, १७. ओठ, १६. लज्जा, १९. वार्त करने के समय, २०. पूँजी, निधि; २१. मुँह, २२. संकीणंता, २३. बात, २४. सक्षेप, २४. नख-शिख, २६. हृदय की अभिलाया का रूप, २७. प्रलर, २०. चीख-चीत्कार, २९. निछावर, ३०. बुरा, ३१. अच्छा, ३२. चूँक, ३३, परमातमा, ३४. कुशांश बृद्धि, ३४. अर्थबोध ३६. तक्शांस्त्र, ३७. साहित्य, ३६. नकल किया हुआ, अतिलिपित,३९.तकं और बृद्धि से सम्बन्ध रखनेवाली विद्याएँ,४०. दर्शन,४२. विषय, ४२. सारांश यह कि,४२. कायदे से,४२. रेखांगणित, ४५. गणित, ४६. ज्योतिषी, ४७. कंटस्थ, ४६. अक्षरश: ४९. ढंग, ५०. व्यतीत, ५१. शील, ५२. आदत, ५३. कमीनों, ५४. नौकरों-चाकरों, ५५. घृणा, ५६. योग्य व्यक्तियों, १७. सहवास।

इसे देखकर हर एक समझदार आदमी यही कहेगा कि ऐसे सर्वगुण-सम्पन्न जानवर दुनिया में दीख नहीं पड़ते।

जहाँ नायक में इतने आन्तरिक तथा बहिगंत सद्गुण हों वहाँ नायिका का तो फिर पूछना ही क्या है! नख-शिख-वर्णन में ऐसी कृतिमता और बनावट होती है, जिसकी हद नहीं। सिर से पाँव तक हर एक चीज की प्रशंसा होती है, जिससे मन क्षुड्ध हो जाता है। कहीं पर वास्तविकता का पता नहीं। 'राशिख' अपनी 'मसनवी गंजीनए-हुस्न' में बाँकी अदावाली प्रेयसी के नख-शिख की प्रशंसा करते हैं तो तरतीववार ललाट, आंख-भाँ, भाँ-आंख, निगाह एवं कटाक्ष, नाक-कान, होठ, वार्ता, मुसुकान, मुँह, चेहरा, मुखमण्डल की सफ़ाई, कपोल, जुल्फ़, बाल, माँग, मेहँदी लगे हुए हाथ, अनुरंजित हथेली, कलाई, वक्ष:स्थल, कन्धा, कुच, पेट, नामि, कमर, नितम्ब, घुटने और किल्लियाँ, महावरयुक्त पर, तलवा, कृद की ऊँचाई तथा चाल का वर्णन करते हैं, और उसी प्रचलित ढंग से। 'असर' अपनी मसनवी ख्वाब एवं ख्याल में जब अपनी सौन्दर्यशालिनी प्रियतमा के नख-शिख की प्रशंसा तथा गुणगान पर आते हैं तो निम्नलिखित वातों का जिक्र करते हैं:

सिर के बाल, माँग एवं चोटी, जुल्फ, ललाट, कान एवं कान की लटकन, भौहें, आँख एवं निगाह, सुरमा एवं काज़ल, बरौनी, नाक, सुचिक्कण कपोल, सुन्दर रंग, ओठ, मुँह दाँत एवं मिस्सी एवं पान, ठुड्डी एवं उसके गड्ढे, गदंन, कलाई एवं मोढ़े, हाथ एव बन्धन, उँगलियाँ, मेहेदी, चूड़ी, छाती व कुच, कद एवं ऊँचाई, कमर, नाभि, नितम्ब, घुटने और फिल्ली, पैर एवं एँड़ी, तलवा एवं मेहेदी।

अन्य मसनिवयों में भी प्रायः इसी प्रकार के व्यवरों के साथ सिर से लेकर पैर तक सभी अंगों का वर्णन होता है, जो हास्यास्पद जान पड़ता है। उपमाएँ अधिकांश फ़ारसी से ली जाती हैं। विषय और विषयाभिव्यक्ति दोनों का ढंग घिसा-पिटा है। किसी अंग को भी नहीं छोड़ा जाता। 'असर' तो इस धुन में सबसे आगे निकल जाते हैं:

कुछ न कह ज़रे नाफ़ कंसा है + रुप ता व वो शुस्ता काफ़ कंसा है देखते वां निगाह फैले है + बेतरह ग्रागे राह फैले है कब सोखन की पर समाई नहीं + बात निज तज कस ने पाई नहीं तंग यों तो निपट है तेरा दहाँ + नहीं तंगी में कम पयह भी मर्का इसी अन्दाज़ पर देहाना है + दोनों का एक ग्रामियाना है फ्कं कोटे न कुछ बड़े का है + यही बस आड़े और खड़े का है

इस नग्नता से कुछ लाभ नहीं। यदि कि कि कि सी अधिग, कि सी विचार, कि सी सि खान्त से बाध्य होकर इस नग्नता से काम लेता तो कोई बात न थी, लेकिन यहाँ पर कि का कोई खास उद्देश्य नहीं; केवल कल्पना को कि सी छिपी- ढँकी ची ज़ के तसो बुर से भड़काना है और कुछ नहीं। नग्नता अपने स्थान पर कोई दोष नहीं, लेकिन उसका निर्थंक प्रयोग एक भद्दा धड़वा है। जो कुछ

१. नोचे, २. नाभि, : साफ् किया हुआ, ४. धुला हुआ, ४. बात, ६. मुँह, ७. ढंग, प्रमाण; प. मध्यस्थल, ९. अन्तर, भेद।

भी हो, नायक और नायिका की प्रशंसा में इस अत्युक्तिपूर्ण पद्धति का परिणाम यह होता है कि व्यक्तित्व का सर्जन नहीं होता। ये हीरो और हीरोइन मानवीय प्रमापक से इतने बुलन्द होते हैं कि न उनकी खुशी से कोई खुश, न उनके दुःख से कोई दुःखी होता है।

प्रायः हीरो और हिशेइन और उनके साथ होनेवाली जो घटनाएँ होती हैं, वे इस प्रकार की होती हैं कि उनका अस्तित्व और उनका घटित होना मानवीय संसार में सम्मव ही नहीं; वे किसी दूसरी दुनिया के निवासी जान पड़ते हैं और उनके अनुभव भी अजनवी और अपरिचित होते हैं। असाधारण व्यक्तियों, वस्तुओं और घटनाओं का वेधड़क ज़िक्र होता है। जिन, परी, देव, तिलिस्म और तिलिस्मी चीज़ें हर जगह हैं। ऐसा जान पड़ता है कि मानवीय संसार की सीमाएँ इस दूपरी दुनिया की सीमाओं से मिली हुई हैं, और दोनों के बीच एक राजपथ है, जिस पर लोग वेखटक आवागमन कर सकते हैं। किसी परी का मनुष्य पर आसक्त होन', देव का परी को ले जाना और मनुष्य की सहायता से उस परी का मुक्ति पाना, मनुष्य का किसी तिलिस्मी चीज़ की खोज में निकलना; किन, परी, देव आदि पर दूट पड़ना, तिलिस्म में कैंस कर छुटकारा पाना इत्यादि इस प्रकार की बटनाएँ आम हैं।

यह द्निया जो मसनवियों में मिलती है, मानवीय संसार से बिल्कुल भिन्न है। दिया-निशि के फरे तो अवश्य होते हैं, लेकिन ऋतु-सम्बन्धी और किसी प्रकार के परिवर्तन नहीं होते। और, यदि होते भी हैं तो जाद के प्रभाव से होते हैं, स्वाभाविक नहीं होते । जीवन की उपलब्धि प्रेम है, धार्मिकता और नैतिकता का पता नहीं। आपत्तियाँ आती हैं तो इसी प्रेम के हाथों: अत्य प्रकार की अनुमूतियाँ नितान्त अलभ्य हैं और यदि हैं भी तो उनका महत्व नहीं। माता-पिता का अपनी सन्तान की खुशी से प्रमुदित होना और उनके वियोग में पौडित होना इत्यादि इस प्रकार के जजबात की अभिव्यक्ति होती है और देखने में बड़े प्रवन्ध के साथ होती है, लेकिन साधारणतः ये हृदय पर तीर-वो-नश्तर का असर नहीं करते; जिन देशों का जिक होता है वे भूगोल में नहीं मिलते । इन देशों की सभी वस्तुओं में प्रचण्ड रूप से विरोधाभास है । हास-विलास का अन्त नहीं, शोक-सन्ताप है तो असीम । एक।एक सुख दु:ख में और दु:ख सुख में बदल जाता है । उद्यान और राजमहल ऐसे, जिनकी सौन्दर्य-सुत्रमा का अनुमान कल्पनातीत है। वन-कानन इतने भयावह और विस्तृत कि उनकी शक्ल ही देखकर मनुष्य जिन्दगी से हाथ धो बैठे। मित्र ऐसे, जो मित्रता में अपने प्राण बेखटक अर्पित कर दें ; शत्र ऐसे, जिनके वैमनस्य की कोई हद नहीं। भाग्य-चक्र अलग ही आएवर्यजनक हैं। आज जहाँ हास-विलास की मण्डलियाँ हैं, कल वहाँ पर निगेह निस्सहायों की कन्नगाह अपना करुणाजनक रूप दिखलाती है। आज जहाँ वेपनाह मरुस्यल हैं, कल वहाँ पर भव्य भवन अपने ठाट-बाट से निगाहों को प्रमुदित करता है। इस जगत् में काल-ज्ञान नितान्त है हो नहीं। यदि है तो उसकी गति का अनुमान सम्भन नहीं। कभी उसकी चाल इतनी तेज कि अभी जो वच्चा था वह जवान हो जाता है; कभी उसकी गति अवरुद हो जाती है। कितने ही वर्ष बीत जाते हैं, लाकेन मनुष्य पर उसका कोई प्रभाव नहीं पड़ता, और कभी धड़ियाँ हैं कि कटती ही नहीं. कभी चौदह वष पल-भर मे बीत जाते हैं।

कहानी अत्यन्त कीण होती है। घटनाओं का ज़िक तो होता है, किन्तु वे सब-की-म्ब रस्मी घटनाएँ होती हैं। उनसे कथानक के रचनात्मक सौन्दयं में कोई वृद्धि नहीं होती। उद्रं किवियों को शायद इसका ज्ञान नहीं कि कथानक-निर्माण किसको कहते हैं; किब प्रकार विभिन्न वारदात एवं घटनाएँ आपस में मिलकर एक सुडौल-सम्तुलित कहानी का रूप ग्रहण कर लेती हैं। सभी अफसानों का संक्षिप्त खाका यह है:

कहीं पर एक बाँका जवान था। वह किसी रंगीन अदावाली प्रेमिका के प्रेम-पाश में फूँस जाता है और कुछ कठिनाइयों एवं मुश्किलों के वाद वह प्रेमिका से मिलने के बाद उल्लसित होता है या प्रेमी और प्रेमिका अपनी जान से जाते हैं। कहानियाँ विभिन्न मानवीय मनीभावों से सम्बद्ध हो सकती हैं, किन्तु उदूँ के कविगण मानों अन्य प्रकार के सभी जज्वात से अनिभज्ञ ये और प्रेम का चित्र भी महज़ रस्मी ढंग का होता है। जहाँ सर्जन न हो वहाँ शील-निरूपण का भी चित्र नहीं पाया जाता। हीरो और हीरोइन तो मानवीय प्रमापक से इतने उच्च स्तर पर होते हैं कि मनुष्य बाकी नहीं रहते — 'परसराम', 'वेनज़ीर', 'ताजुल-मुलूक किसी के भी व्यक्तित्व का निर्माण नहीं होता। इसी प्रकार उनसे कम महत्त्व रखनेवाले लोगों का व्यक्तित्व भी स्पष्ट रूप से नहीं दिखाई पड़ता। इनका चित्र तो और घुँधला तथा गोल-मटोल-सा होता है। हाँ, हृदयावेगों और प्रेम के व्यापारों का वर्णन प्रायः प्रशंसनीय होता है: प्रेमोद्गार, उसकी विचित्रताएँ और उसमें घुल-घुलकर मरने का चित्र मिलता है, और कभी-कभी प्रभावशाली होता है। प्रेयसी की मृत्यु के बाद 'परसराम' की जो दशा होती है, उसका वर्णन 'मीर' इस प्रकार करते हैं:

यः सरगर्ने फिरियाद वो जारी हुआ + लहू उसकी आँखों से जारी हुआ जिगर पान में यक्त खूल खूंहो गया + रुका दिल कि म्राखिर जन् हो गया गए होरा वो शन्न उसके यक बारगो भ + तबीअत भ में आई एक आवारगी दे सरासी भ भगों से बगूला भ हुमा + फिरे इस तरह जैसे मूला हुआ न जी को तसल्ली न दिल को करार भ + कफ़े दिन्म में स्वित्र भ अखिनयार भ कफ़्र याद कर उसको नाला भ रहे + कफ्र युक जो भूले तो हैरां र रहे कफ्र यां कफ्र वां ब हाले र न खराब + वही बेकरारी र वही इज्तराब र अक्ष मुत्तसल र होठ पर आहे-सर्व + कफ्र यस्त भ वर दिल कि दिल में है दवं

यहाँ व्ययक्ता-विह्नलता का सम्पूर्ण चित्र है। फिर असर क्यो न हो; और असर भी वह जो 'मीर' की विशेषता है। इसी प्रकार प्रेमालिंगन की भी तस्वीरें मिलती हैं और इन तस्वीरों में

१. संलग्न, २. हाय मारना, दुहाई देना; ३. रोना, ४. प्रसरित, ५. कलेजा, ६. शोक, ७. पूर्णतया, ८. खन्ततः, ९. उन्माद, १०. एक ही समय, ११. स्वभाव, मन; १२. घुमक्कड़ होना, १३. विक्षिप्तता, घबराहट; १४. बवण्डर, १५. शान्ति, १६. हाथ, हथेली; १७. तागा, डोर; १८. अधिकार, १९ रोता-कलपता हुआ, २० घबराया हुआ, विक्षिप्त; २१. दूदंशा, २२. २३. अधीरता, २४. लगातार, २५. हाथ, २६. पर।

प्रायः नग्नता प्रदर्शित होती है। 'असर' और 'शौक' इस विषय में विशेष रूप से स्मरणीय है। 'असर' प्रमालियन की दशा का वर्णन इस प्रकार करते हैं:

हाथा - पाई में हाँफते जाना + खलते जाने में ढाँपते जाना
हाथ पाओं करख्त कर लेहा + फिर क्यू जी को सख्त कर लेना
वह सरापा अरक् अरक् होना + और वे-अख्तियार हो रोना
वह तेरा पुँह से पुँह पिड़ा देना + वह तेरा जीव का लड़ा देना
वह तेरा प्यार से लिपट जाना + और दिल खोलकर चिमट जाना
वहीं घबराके फिर जुदा होना + मिलते जुलते में एक ख़्फ़ा होना
इसमें सन्देह नहीं कि वर्णन वहुत साफ़ है, मानों चित्र खींच दिया है।

कथा-योजना और णील-निरूपण का हाल मालूम हुआ। यही दशा प्राकृतिक दृश्यों की भी है। यह नहीं कि प्रकृति के चित्र नहीं मिलते; मिलते अवश्य हैं, परन्तु देखी हुई चीजों का जिक्र नहीं मिलता। वर्षाऋतु की शोभा, नदी की प्रशान्त स्थिरता और उसका प्रवाह भारत के गगन-चूम्यी गिरि-कॅंगूरे और झरने, अन्धकारमय भयानक घाटियाँ, इस प्रकार की चीजों का चित्र बिल्कुल नहीं मिलता। यदि कहीं पर है भी तो महज़ रस्मी। प्रायः बागों का चित्रण होता है; लेकिन बाग भी ऐसा, जिसे प्रकृति ने नहीं लगाया है। प्रत्येक स्थान पर कृतिमता है, सभी जगह बनावटी, अस्वाभाविक चीजों दिखाई देती हैं:

दिया शह<sup>®</sup> ने तरतीव<sup>c</sup> एक ख़ाना<sup>c</sup> वाग् + हुआ रश्क़<sup>c</sup> से जिसके लाला<sup>c</sup> को दाग् बनी संगे-मरमर की चौगड की नह + गई चार<sup>c</sup> सू उसके पानी की लहर करीन<sup>c</sup> से गिर्द<sup>c</sup> उसके सर्वो<sup>c</sup> सही<sup>c</sup> + कुछ एक दूर-दूर उससे सेव<sup>c</sup> वो बिही<sup>c</sup> ज़मुर्रद<sup>c</sup> के मानिन्द<sup>c</sup> सवज़<sup>c</sup> का रंग + रिवश<sup>c</sup> पर जवाहिर लगे जैसे संग<sup>c</sup> चमन से भरा बाग् गुल से चमन + कहीं निर्माद<sup>c</sup> वो गुल<sup>c</sup> कहीं यास्मन<sup>c</sup> चम्वेली कहीं और कहीं मीतिया + कहीं राण्वेल श्रीर कहीं मूनरा खड़े श ख़े<sup>c</sup> शब्दू<sup>c</sup> से हरला निशा<sup>c</sup> + मदन बान की और हो आन-बान कहीं अरगव<sup>c</sup> और कहीं लालाजार<sup>c</sup> + जुदी अपने मौतिम में सब की बहार कहीं जाफ़री<sup>c</sup> और गेंदा कहीं + स्त!<sup>c</sup> शब<sup>c</sup> को दाऊदियों के पहाड़ कहीं ज़दं<sup>c</sup> नसरी<sup>c</sup> कहीं नस्तरन<sup>c</sup> + श्रजब रंग के ज़फ़रानी<sup>c</sup> चमन

१ कड़ा, २.नख-शिख, ३. पसीना, ४. अधीर, ४. कुछ, ६. ठ०ट, रंज; ७. बादशाह, ६. व्यवस्था की, ९. मकान से संलग्न फुलवारी, १०. स्पर्धा, ११. एक फूल, जो लाल होना है, किन्तु उसके बीच में एक काला घटवा रहना है, १२. चारों ओर, १३. सुग्यवस्थित रूप से, १४. अगल-वगल, १५ एवं १६. वृक्ष-विशेष, १७. एवं १६. प्रसिद्ध फल, १९. पल, २०. समान, २१. घास लगी हुई क्यारिया, २२. रास्ता, २३. पत्यर, २४. एवं २४. पुष्प विशेष, २६. चमेली, २७. डाली, टहनी; २८. एक फूल, २९. विह्न, ३०. लाज रंग का फूल, ३१. एक फूल का समृह, ३२. प्रसिद्ध फूल, ३३. दृश्य, ३४. रात, ३४. एक फूल, ३६. पीला, ३७ एवं ३८. फूलों के नाम, ३९. केसरिया रंग का।

वर्णन सजा हुआ है, मानों फूलों का एक सुगन्धित गुलदस्ता है, जिससे दिल वो दिमाग की सरूर होता है। किन्तु, किर भी ये फूल बनाबटी हैं। जो सुन्दरता किसी दिहाती फूल की सादगी में होती है बद्ध सारे उद्यान को प्राप्त नहीं।

उदूँ के किन अपनी मसननी का आरम्भ ईश-वन्दना एवं रसूल की स्तुति से करते हैं। बहुवा प्रार्थनाएँ भी शामिल रहती हैं। इन हिस्सों में सच्चे जज्बात की बू बहुत कम आती है। ये चीजें रस्मी हैं। इन निषयों को शामिल करना आवश्यक समझा जाता था। उनका वर्णन किन सुलम ढंग से नहीं होता। किन शामिल करना कारण इन चीजों को शीघ्र समाप्त करके निषय-वस्तु की ओर घ्यान नहीं देते। इसलिए मसननी के आरम्भ में कुछ अधिक आनन्द नहीं मिलता। 'नसीम' इस रस्म को सर्वोत्तम ढंग से अदा करते हैं, अत्यन्त संक्षेप के साथ अदा करते हैं:

हर शाख़ भें है शागूफ़ा - कारी + समरा है कमल का हम्दे वारी करता है यः दो ज्वां से यकसर में हम्दे - हक वो मदहते प्यम्बर पांच उँगिलयों में यः हफ़् ज़न है + यानी कि मुतीय पेजतन दे हैं ख़त्म उस प हुई सोख़न 3 - परस्ती + करता है ज़वां की पेश कि न दस्ती काश, और किवाण भी इसी प्रकार के संक्षेपण पर सन्तोष करते ?

बहुधा-ईश वन्दना एवं रसूल की स्तुति के बदले प्रेम की प्रशंसा के साथ मसनवी का आरम्भ होता है और विषयवस्तु के तत्त्व पर प्रकाश डाला जाता है। यदि किव निजी ढंग पर प्रेम और साहित्य के तत्त्व से अवगत हो और साधारण शैली में स्वगत आवेगों और निरीक्षणों को प्रतिबिम्बित करे तो अच्छा परिणाम हो सकता है। 'मीर' प्रेम और उसके करिश्मों का प्रभावशाली बर्णन करते हैं:

इश्क े दे ताज़:कार े दाज़.ख्याल े + हर जगह उसकी एक नयी है चाल दिल में जाकर कहीं तो बदं हुआ + कहीं सीने में आहे े - सदं हुआ कहीं आंखों से खून होके वहा + कहीं सिर में जनून े होके रहा कहीं रोना हुआ नवामत े का + कहीं हैं सना हुआ जराहत े का कहीं बांसू की यह सरायत े है + कहीं यह खूँ चकां े हिकायत े है या किसी दिल में नालए े - जांकाह े + है किस लब े प नातवां - एक आह कहीं वाएस है दिल की तंगी का + कहीं मूजिब - शिक स्ता + नसीवां है + इन्तज़ारे + खारे दिल गरीबां + इन्तज़ारे + खारे + नसीवां है

<sup>9.</sup> डाली, २. अनोखा काम, ३. फल, ४. प्रशंसा, ४. भगवान्, ६. आद्योपान्त, अकेला; ७. ईश्वर, ८. प्रशंसा, ९. पैग्म्बर, १०. बातें करनेवाला, ११. अधीन, १२. महम्मद, फातिमा, अली, हसन, हुसेन; १३. साहित्य-सेवा, १४. आगे बढ़ जाना, १४. प्रेम, १६. नये-नये काम करनेवाला, १७. नई-नई बातें सोचनेवाला, १०- ठण्डी साँस, १९. उन्याद, २०. शमिन्दगी, लज्जा; २१. घाव, २२. फैलाव, प्रवेश; २३ खून टपकाती हुई, २४. कहानी, २४. चीत्कार, २६. प्राणघातक, २७. ओठ, २८. कमजोर, क्षीण; २९. एवं ३०. कारण, ३१. फीला रंग होना, उदासीनता; ३२. काँटा, ३३. कुरते, ऑगरखे का कालर; ३४. प्रतीक्षा, ३४. दुर्भाग्य।

जर्णन-शैली आम है। लेकिन साधारण ढंग से प्रेम के विभिन्न प्रभावों का अतिवि शिष्ट चित्रण है। हर शेर, प्रायः हर मिसरा, प्रेम के किसी रंगीन पहलू की सुन्दर अभिव्यक्ति करता है। 'रासिखं' भी इसी मुन्दरता एवं पट्ना के साथ प्रेम की प्रशंया (परिभाषा) करते हैं। वह विषय- तत्त्व पर इस प्रकार रोशनी डालते हैं:

है सोख़न गौहरे गंजीनए न जां + मृत ग्रक्स इससे है बाईनए जां अवल पामुतना है हो है यह + फुछ अजव सिरं इसि है यह मुन्तज़म कारं सिकारत इससे + सेहरी अफ़सू न है इबारत व इससे गिमए कारं सिकारत कि व जां + हमी कि तासीर है यः पुर-नैरंग दिसकी तरकी व कि कहीं मेह कि अगेज़ कि न मान्य इसका है कहीं व जहे-सतेज कही एजाज़ कि कहीं इस्तिदराज कि न व हम से व स्वा में है यह अजुवा कि निजान

वार-वार पढ़ने से इसका आनन्द बढ़ता जाता है। लेकिन साधारणतः प्रेम और साहित्य की प्रशंसा रस्मी होती है। इसी प्रकार आसमान की शिकायत में भी प्रचलित नियमों का पालन किया जाता है। किन्तु 'रासिख़' इस घिसे-पिटे विषय में भी नया प्राण भर देते हैं। अत्याचारी आसमान की निन्दा कभी न भूलनेवाले ढंग पर करते हैं:

पहुँची है कारव<sup>२६</sup> उस्तख्वां<sup>२८</sup> तक + बेमेह्र<sup>२९</sup> है आसमां कहाँ तक जीना दुश्वार<sup>3</sup> हो गया है + मेरा तो छुरी तले गला है इन शेरों में वास्तविकता स्पष्ट रूप से झलकती है। आगे चलकर कहते हैं :

क्या किहए ख्मीदा<sup>39</sup> आसनां को + गर हाय चले तो इस कमां<sup>32</sup> को यां तक खींचूँ कि टूट जावे + कत्र तक सबसे<sup>33</sup> कोई धउठावे

कैसी सशक्त कल्पना है और कैसा दुष्प्राप्य रूपक। इस ओज, इस मौलिकता का कारण जिल्लात की वास्तिविकता है; ये कृतिम नहीं असली हैं। और, यदि कृतिम थे भी तो किव की कल्पना ने इनमें असलियत भर दी है।

मसनवी में भी उदूँ किवयों ने अपनी प्रतिभा और मौलिकता शब्द-योजना में ही लगा दी। इससे इनकार नहीं हो सकता कि यदि शब्द-सौष्ठव और अर्थगभता को वास्तिवक किवता समझा जाय तो उदूँ की कुछ मसनिवर्यां उच्च कोटि की ठहरगी। इस विषय में सम्भवतः किसी ने 'नसीम' की तरह कृतिमता का प्रयोग नहीं किया। 'वकावली' प्रातःकाल उटती है तो फूल को नहीं पाती:

१. बात, २, मोती, ३. खजाना, ४. उल्टा, प्रतिविम्बित; ४. आरम्भ, आदि; ६. अनन्त, ७. भेद, रहस्य; ८. भगवान्, ९. व्यवस्थित, १०. काम, १९. राजदूत का काम, १२. जादू, १३. टोना, मन्त्र; १४. अर्थ, पर्याय; १४. ध्रमधाम, १६ युद्ध, १७. पूर्णरूप से, १८. प्रभाव, १९. विचित्रता से भरा हुआ, २०, रचना, बनावट; २१. प्रमोत्पादक, २२. व्यवस्था, २३. लड़ाई, झगड़ा; २४. चमत्कार, २५. खींचना, हट जाना; २६. विचित्र स्वभाव का, २७. छुरी, २८. हड्डी, २९. निष्ठुर, ३० कठिन, ३१. आसमां, ३२. धनुष, ३३. आतंक, आधात।

घबराई कि हैं कि घर गया गुल + मुंझलाई कि कीन दे गया जुल है-है मेरा फूल ले गया कीन + है-है मुझे ख़ार दे गया कीन हाय उस प अगर पड़ा नहीं है + बू होके तो गुल उड़ा नहीं है निगत तू दिखा किघर गया गुल + सौसन तू बता किघर गया गुल सुम्बुल मेरा ताजियाना लाना + शम्शाद इसे दार पर घढ़ाना थरीई ख़बास सूरतें व बेद ने + एक - एक से पूछने लगी भेर निगत ने निगाह बाजियां की कि सीसन ने ने जुना - दराजियां की पत्ता भी पत्ते को जब न पाया + कहने लगी घया हुआ ख़ुदाया अपनों में से फूल ले गया कीन + बेगाना व अपनी कीन आनेवाला में खाला कीन आनेवाला में अप अपनी कीन आनेवाला

भाषा की प्रांजलता, मुहाबरों की चुस्ती, शाब्दिक श्लेष से इनकार की मजाल नहीं। लेकिन यहाँ 'कावली' की उद्विग्नता का वर्णन करना था, परन्तु उसके मन की उद्विग्नता का असर विल्कुल नहीं होता। बात यह है कि 'कावली' और उसका मनःविक्षेप पाठक के सामने नहीं रहता। अगर कोई चीज नजर के सामने रहती है तो वह है—किव की मेधाविता, उपकी बौद्धिकता, उसका मुहाबरों और शब्दों पर पूर्ण अधिकार। किव की कृतिमता के कारण असली मतलब नष्ट हो जाता है, और किसी मानवीय आवेग का चित्र सामने नहीं आता। शाब्दिक श्लेष, जैसे: "निम्स—दिखा", "सौसन—वता" "मुंबुल ताज्याना", "शमशाद—दार", "बेद—थरीना", "निमंस—निगाहवाजों", "सौसन—ज्वांदराजों", "पत्ता—पता", "अपना—वेगाना" इत्यादि इतना है कि इसकी अधिकता के कारण किसी और गुण-दोष की ओर दृष्टि जा ही नहीं सकती। इसी प्रकार मुहाबरे: 'जुल देना', 'खार देना', 'हाथ पड़ना', 'यू होके उड़ना'—इतने चुस्त और भाषा इतनी प्रांजल है कि हृदय पर हठातु प्रभाव पड़ता है।

इस प्रकार की खूबी 'असर', 'मीर हसन' और 'शौक,' सबमें पाई जाती है। अन्तर केवल इतना है कि 'नसीम' में कृतिमता हद से ज्यादा है। 'असर', 'मोर हसन' और 'शौक,' में बनावट कम और प्राकृतिक तत्त्व अधिक है। प्रांजलता में कोई कमी नहीं, चलते हुए मुहावर हर जाह दिखाई पढ़ते हैं, किन्तु भाषा किसी सुन्दर सिजिल आभूषण की तरह नहीं, बल्क वह सुन्दर प्राकृतिक फूल जान पढ़ती है। इन कियों ने भाषा की बड़ी सेवा की है; उसको प्रांजल, प्रवाह-पूणं, मधुर और परिष्कृत करके सौन्दर्य प्रदान किया है और उसे वर्णनात्मक कियता में भाषाभिष्यित का उत्तम साधन बनाया है। किन्तु भाषा के विकास के साथ वर्णनात्मक कियता के अन्य तत्त्वों की और ध्यान कम दिया है। 'भीर हसन' और 'नसीम' तो इन खूबियों के लिए दिख्यात

१. काँटा, २. फूल, ३. एक पुष्प-विशेष, जो आँखों का उपमान माना जाता है, ४. एक पुष्प-विशेष, जिसकी पंखुद्धियाँ जिल्ला की उपमान हैं, ४. एक खुशबूदार घाम, जिससे वालों की उपमार दी जाती है, ६. यह लम्बी लता के समान होती है, ७. सर्व का कुक्ष, जो सीधा लम्बा होता है, ५. फाँसी, ९. लौण्डिया, १०. तरह, समान; ११. बँत, जिसकी छड़ी इत्यादि बनती है, १२. बाक्पटुता, बढ़-चढ़कर बातें करना, १३. दूसरा कोई, १४. हरी घास के तक्ते।

हैं, लेकिन ये चीजें दूसरे किवयों में भी याई जाती हैं। 'असर' अपनी 'मसनवी-अ्वाब वो खयाल''
में ऐसी भी भाषा का अववहार करते हैं, जो अपनी प्रांजलता, प्रवाह, माधुर्य, सरलता और
स्वाभाविकता से दिल वो दिमाग को मुग्ध कर देती है। हर प्रकार के मुहाबरे भी सहज-स्वाभाविक रूप से प्रयुक्त हुए हैं:

> अब न दिन ही कटे न रात कटे + किस तरह असंए हियात कटे धर गुज़र सूए बाग होता है + सीन जल-जल के दाग होता है आग दिल में लगाए-प्रातिशे -गुल + सांप की तरह काटे हैं सुंबुल दिल लगते हैं जैसे अगारे + गुजें - आतिश नेहाल के हैं सारे राह तकती हैं आँखें निगस की + क्या कहूं आह और किस किस की यह दरख़तों के पात हिलते हैं + या ब न - प्रकसोस हाथ मलते हैं

जिन खुबियों का जिक हा चुका है, यहाँ सभी वत्त मान हैं। कृ कियों १२ की बैठक अटल है। सहज स्वाभाविकता ऐसी कि शेर मानस-पटल पर आंकत होकर ज्वान पर चढ़ जाते हैं।

(२) मसनवी से कहानियाँ लिखने के अतिरिक्त और भी काम लिये गये हैं। एक 'मीर' ही को लीजिए, एक मसनवी में आसफ़ दोला के शिकार के लिए जाने का जिक्र करते हैं:

> चला आसफ् द्दौला बहरे । शकार निहादे । बेआबाँ । पंसे उट्ठा गुवार । ६

तो दूसरी में आसफ दौला के विवाह का वणन करते है :

है जहाने १७ - कोहन १८ तमाशा-गाह आसफ दीना का रचा है ब्याह

और किर मुग्वाजों, होली, बकरी, झुं, बरसात, बिल्ली:

एक बिल्ली सोहनी था उसका नाम आन मेरे घर किया आकर मुकाम १९

अपने वर का हाल, इस तरह की चीजों पर भी मसनवियां लिखी हैं। अन्य कवियों ने भी मसनवी में इस प्रकार के विषय पर-वढ़ किये हैं. किन्तु इम प्रकार की मसनवियों का मूल्य-महत्त्व काव्य-जगत् में कुछ अधिक नहीं। कुछ मसनवियां ऐतिहासिक महत्त्व रखती हैं अयवा तात्कालिक ढंग की हैं। हाँ, वे मसनवियां जिनमें प्राकृतिक दृश्यों, मानसिक भावों या व्यक्तिगत भावों का चित्रण किया गया है, उनमें कुछ अच्छी कविता के उदाहरण मिल जाते हैं। इस प्रकार की कविताएँ कम हैं, लेकिन इन कविताओं से पता चलता है कि यदि इनकी ओर कुछ अधिक घ्यान दिया जाता तो परिणाम सुखदायक होता। 'सौदा' शिशिर और ग्रीष्म ऋतुओं का वर्णन ओजपूर्ण ढंग से करते हैं।

१. क्षेत्र, २. जीवन, ३. यदि, ४. ओर, ४.छाती, ६. आग, ७. फूल गुलाव का फूल; ८. एक प्रकार की लच्छेदार घास, २. आग की गद, १०. वृक्ष, ११. साथ, १२. तुक, समतुकान्त शब्द; १३. वास्ते, १४. जड़, अन्त.करण; १४. मरुस्थल, १६.गर्द, १७. संसार, १८. प्राचीन, पुराना; १९. स्थान।

अत्युक्ति और अर्थ-गभंता पर इन दोनों किवताओं में भी काफी ध्यान दिया गया है, लेकिन बाह्य कृतिमता व्यक्तिगत अन्वेषण को छिपा नहीं सकती। सर्दी का चित्र कितना सही खींचा गया है:

> सर्दी अबकी बरस है कितनी शदीव + सुब्ह निकले है कांपता खुर्शीव र सरसरे - सुब्ह जान खोती है + तीर-सी दिल के पार होती है कांपते हैं बरख त वो कोह वो जबाल + मौसिमे दे है यारो या भाँचाल आग भी ठंड से ठिठूरती है + गोदों के बोच छिपती फिरती है बेहरारत हैं सरदी के मारे + तरह याक त के अब अंगारे

प्रत्येक शेर से बास्तिविकता झलकती है, प्रत्येक ब्योरे से अपने अन्भव की स्मृति फिर जग जाती है और शीत की प्रचण्डता नजर के सामने आ जाती है, ऐसी प्रचण्डता जिससे सूर्य भी कांपता है, जिससे वृक्ष और गिरि-शिखर थरथराते हैं। तो फिर आग क्यों न सर्दी के भय से पलायन करने का रास्ता ढूँढे। अब चित्र के दूसरे मुखपृष्ठ की ओर ध्यान दिया जाय :

शिष् के अफ़ताब े शामो - सेहर े + आग दे है जहान े को यकसर े मह के परतो के की क्या करूँ तकरीर े + जो श का जो उबल चले हैं शीर अप पंखे हाथों में और हाँके हैं + रात दिन को यले से धाँकों हैं पंखे से तो तसल्ली अब मालूम + दमे े - ईसा भी हो तो होवे सुमूम े अप भी दे अप का नित प्रस्तुत करते हैं :

बूँब यमती नहीं है अब की साल + चर्लं २ गोया २२ है प्राव २ 3-दर २ ४ - गिरवाल २ ५ माह २६ वो खु शेंब २ ७ अब निकलते नहीं + तारे डुबे हुए उछलते नहीं ले जभीं से है ता फ़लक २ ८ ग़र्काब २ ९ चश्मए ३ ० - आफ़ताब हैं गिर्दाव ३ अब ३ २ - रहमत ३ ३ है या कि ज़हमत ३ ४ है + एक आलम ३ ५ ग्रंशिके ३ ६ रहमत ३ ७ है ले गये हैं जहान को सैलाब ३ ८ + नव शा आलम ३ ९ का नव शा ४ ० था बर ४ १ आव ४ २ ५ मीर में वह जोर नहीं, जो 'सोदा' का विशिष्ट गुण है, लेकिन 'मीर' भी अपनी सादगी और सफ़ाई के द्वारा बरसात की कुपा का सफल वर्णन करते हैं। बरसात क्या है तुफ़ाने-नुह का

सफ़ाई के द्वारा बरसात की कृपा का सफल वर्णन करते हैं। बरसात क्या है तूफाने-नूह का प्रतिकृप है। प्राकृतिक दृश्यों के साथ-साथ निजी अनुभनों का भी ज़िक्र मिलता है। "मसनवी-इवाब वो ख्याल" में 'मीर' सम्भवत: अपनी कहानी अत्यन्त प्रमावशाली ढंग से वयान करते हैं।

<sup>9.</sup> कड़ा, सख्त; २ सूर्यं, ३. तेज हवा, ४. पहाड़, ४. घाटी, ६. शिशिर ऋतु, ७. गर्मी, द लालमणि, ९. सन्ध्या-प्रातः अकाश की लालिमा, १०. सूर्यं, १९. सुबह, १२. संसार, १३. आद्योपान्त, १४. झलक, १४. वर्णन, १६. उफान, १७. दूध, १८. शान्ति, १९. संस, २०. एक प्रकार की बहुत गर्म हवा, लू; २१. आसमान, २२. मानो, २३. पानी, २४. में, २४. छलनी, २६. चन्द्रमा, २७. सूर्यं, २८. आसमान, २९. पानी में खूबा हुआ, ३०. झरना, ३१. चकह, २३. बादल, ३३. कुपा, दया; ३४. तकलीफ, झंझट; ३४. दुनिया, संसार; ३६. दूबा हुआ, ३७. कुपा, ३८. पानी की बाढ़, ३९. दुनिया, ४०. चित्र, ४१. पर, ४२. पानी।

अक्षर-अक्षर से वास्तिविकता की बू आती है। हृदय की उद्विग्नता, उन्माद, स्वदेश और मिलों से वियोग, याता की कठिनाइयाँ और कष्ट; सारांश्र यह कि एक सम्पूर्ण वित्र प्रस्तुत करते हैं, जिससे हृदय पर गहरा प्रभाव पड़ता है:

ज़िगरी जौरेर - गर्दूं से खूँ हो गया + मुझे रुकते - रुकते जुनूं हो गया हुआ ख़ब्त भे से मुझको रब्ते तिमाम + लगी रहने बहात भी मुझे सुब्ह शाम क्षण्ल क्षणे - व - लब मस्त रहने लगा + क्षणे संग - दरी - दस्त रहने लगा क्षणे गृही - वस्त रहने क्षणे गृही - वस्त रहने लगा क्षणे गृही - वस्त रहने क्

काश ! उर्दू के कविगण गृज्ल की अपेक्षा इस प्रकार की कविताओं की ओर अधिक ध्यान देते ! ये नज्में उनके सबसे महत्त्वपूर्ण प्रयास नहीं । ये मानों उनकी हाशिए की रचनाएँ हैं, जिनसे उनकी मानसिक शक्तियों, उनकी कल्पना और आविष्कार की क्षमताओं पर विशेष रोशनी पड़ती है। लेकिन ये नज्में उनकी रचनाओं का महत्त्वपूर्ण अंश नहीं बन सकती।

१. कलेजा, २. अत्याचार, ३. आसमान, ४. उन्माद, १. पागलपन, ६. सम्बन्ध, ७. पूर्णंक्प से, द. विक्षिप्तता, ९. फेन, १०. पत्थर, ११. हाथ, ११२. कमी, १३. हूबा हुआ, निमग्न, १४. समुद्र, १५. अचम्भा, विस्मय; १६. में, १७. थैली, पॉकेट; १८. चिन्ता, १९. भ्रापक विचार, २०. व्यापार,२१. उन्माद, २२. आकाश, बहुत केंचा।

## सन्दर्भ संकेत

- q. Homer's Iliad;
- Virgil's Aeneid;
- 3. Dante's Divine Comedy;
- Y. Ariosto's Orlando Furioso:
- y. Spencer's Faerie Queene;
- E. Milton's Paradise Lost;
- walter Scott's Mermion, The Lady of the Lake;
- 5. Byron's The Gior, The Bride of Abydos.
- ९. इस शाब्दिक श्लेष, इस दिलचस्प और दृष्कर खेल ने ग्रन्य कियों को भी इस प्रकार का साहस करने के लिए बाध्य किया। निम्नलिखित उदाहरणों पर ध्यान दिया जाय:
- (क) सर धुनती थी गहै उदास होकर + कहती थी कभू हरामर होकर ब्लबुल तू चहक अगर खबर है : गुल तू ही महक बता किधर है सुम्बुल ज ज ल्कों के नी बू सुँघा दे + शमशाव व: क़द तू ही दिखा दे को बादे सबा ज़रा तरस खा + वह तख़ त इघर उड़ा के ले आ फ़ मरी तू हो ढूँ द करके कू-कू + परतों हो दिखा दे ऐं ! लवे-जू गुंचे रे, तू चटक के बोल लिल्लाह न सोसन है, तू ज़वान खोल लिल्लाह किस सिम्त में, किघर गया मेरा गुल के + सोसन है, तू ज़वान खोल लिल्लाह किस सिम्त में, किघर गया मेरा गुल कि मूरत दिखला दे गया जुल ओ ख़ार , न तूने रोका दामन + तूने भी ज़रा न टोका सौसन करती थी जो वह फ़ गान वो शेवन क्या था + कुछ और हो गुल खिला हुआ था हर नख़ ल वे बना था नख़ ले-मातम व्या भ + कुछ और हो गुल खिला हुआ था हर नख़ ल वे बना था नख़ ले-मातम व्या भ + हर सर्व वे प प्राह का था आलम विष् हर बर्ग वे द दरक्षत मलता था हाथ + नालां व जुल बुल भी उसके थी साथ बाजिद अली शाह, 'अड तर : दरियायत्त अष्णुक़' ]

१. कभी, २. भयभीत होकर, ३. एक सुगन्धित घास, जिससे अलकों की उपमा दी जाती है, ४. अलकों, ४. एक लम्बा सुन्दर बृक्ष है, जो न। यिका के कृदका उपमान है, ६. डील- होल, ऊँचाई; ७. प्रात कालीन सभीर, इ. रंचक-माल, थोड़ा, ९. पण्डुक की जाति की एक चिड़िया, १० शालक, ११. नदी का किनारा, १२. कली, १३. खुदा के वास्ते, १४. एक फूल, जिसकी पंखुड़ी जिह्ना का उपमान है, १४. ओर, दिशा; १६. फूल, विशेषतः गुलाब का, १७. काँटा, १६. अगरसे या कुरते का लटकता हुआ भाग, १९ आह भरना, २०. रोना, २१. बगीचा, २२. पेड़, २३. शोक-संताप, २४. एक वृक्ष, जो माशूक के कृद का छपमान है, २४. दशा, परिस्थित; २६. पत्ता, २७. रोती हुई।

(E) सीयन की जवान गया थी बे-हिस + प्या फट गई थी चश्मे निगस ह शाखों बछियां लगाई + पतों ने न तालियां बजाई ने फलाये जाल बेलें + चलने ਰਹ थी देतीं गुंचो को हेजाव की पड़ी थी + सब्जे को स्वाव की पड़ी बी खाक १ वाया न मेरे काम मृम्बूल १ + मिट जाय बला से नामे-सम्बल पकडा किसी खार<sup>१२</sup> ने न दामां <sup>9 क</sup> जंजीर बना न इश्के <sup>9 ४</sup> - पेचा ताका न उद् " को ठूने ओ ताक " + आखों में पड़ी न उड़के ओ खाक " तूने न दिया नणीम झटका १८ + काँटा भी तो पाँच में न खटका लव खोल के होज क्यों न बोला + फीवारे ने क्यों देहन १९ न खोला दौड़ीं न होके वेतावरे? +तौके री-गर्दन न हुआ म गिर्दाबरर न पड़के काश सोता + बेला ही गले का साया + रंगत ही पकड़ती हाथ पावीं मेहँदी ही जकड़ती हाथ पावों • [ 'शीक' कदुवाई : 'तरानए-शीक' ]

मसनवी 'ख्वाब वो ख्याल' विल्कुल नये ढंग की चीज है। 'बहारे बेखिजां' में हैं कि 'मीर' अपने गहर में एक अप्सराह्मपिणी सम्बन्धिनों के साथ गुप्त रूप से प्रेम तथा मिलता रखते थे। यह बात सही हो या गलत, 'मसनवी-ख्वाब व ख्याल' से बात प्रकट होती है कि 'मीर' ने अपनी यौन-वासनाओं को दवाया था। ये वासनाएँ उस अप्सराह्मपिणी सम्बन्धिनों के विषय में हों या फिसी और के। यदि 'मीर' की जिन्दगी के सभी अधिरे कोने प्रकाशित हो जायँ तो शायद इस बात पर भी रोशनी पड़े कि ये यौन-वासनाएँ क्या थीं और इन्हें दबाने का क्या कारण हुआ ? किन्तु इस आलोक की झलक की कोई आशा नहीं और न इसकी आवश्यकता ही है। यह सत्य है कि इस नज्म में यौन-अभिकत्तां का स्पष्ट प्रतिविम्बन है।

रहीं जाने ग्मनाक को ख्वाहिशों + गईं दिल से नौमीद सी ख्वाहिशों ज्ञाने ने रक्खा मुझे मुत्तसल + परागंदा - रोज़ो परागंदा - दिल न जानें वे कौन-सी ख्वाहिशों थीं, जिनसे दिल निराण हो गया, न जानें वे कौन-सी अशाएँ थीं, जो पूरी न हो सकीं, जिन्हें मीर को चेतन या अवचेतन रूप से दवाना पड़ा। इसका असर यह हुआ कि जेहन में उलझाव

१. एक फ़ल-विशेष जिसकी पंखुड़ियाँ जिह्ना की उपमान हैं, २. शून्य, निष्प्राण; ३. आँख, ४. एक पुष्प-विशेष, जो आंखों का उपमान है, ५. डालियों, टहिनयों; ६. किलयों, ७. पर्दा, समं; ८. ऐसे क्षेत्र जिन पर हरी घास उगी हुई हो, ९. निद्रा, १०. मिट्टी, ११. एक प्रकार की खुशबूदार घास, १२. काँटा, १३. दामन, १४. एक लता-विशेष, १४. शत्, दुश्मन; १६. अंगूर, १७. धूल, मिट्टी; १८. समीर, १९. मृँह, २०. अधीर, २१. गर्देन की पट्टी, माला; २२. पानी का चकोह ।

पैदा हुआ और बढ़ते-बढ़ते उन्माद (जनून) की नौबत आई।

यः बह्ये गुलतकार यो तक खिचा + कि कारे जुनू आसमा तक खिचा

फायड और उसके अनुयायियों का कहना है कि यौन-वासनाओं को दबाने से ज़ेहन में उलझाव पैदा हो जाता है; मनुष्य 'नार्मल' नहीं रह जाता । इसकः परिणाम उन्माद हो सकता है । मानसिकसन्तुलन सदाके लिए नष्ट हो जासकता है । किन्तु ऐसा होता नहीं; स्योंकि अधिक-से-अधिक आदमी एक वहम का संसार (World of Phantasy) बना लेते हैं । जो इच्छाएँ इस निष्ठ्र संसार में पूरी नहीं हो पातीं, वे उस वहम की दुनिया में पूरी हो जाती हैं । इस प्रकार से उसे मानसिक उलझावसे छुटकारा मिल जाता है और उसका संतुलन नष्ट नहीं हो जाता । किव को यह छुटकारा उसकी कला में मिलता है । 'मीर' वहम के शिकार होते हैं :

तबह्रुम का बैठा जो नक्शे दुरुस्त + लगी होने उसवास से जान सुस्त नज़र आई एक शक्ल महताब में + कमी आई जिससे खुर वोख्वाव में और कैसी गक्ल :

गुले - ताजा शिमन्दा उम रू से हो + ख़िलल मुम्केनाव विस् नेस् नेसे हो सरापा ने में जिस जा ने नज़र की जिए + वहीं उम्र अपनी बसर के जिए और यह वहमी शक्ल हड्डी-म'सवाली शक्ल से अधिक वास्तविक बन गई:

कभू सूरते-दिलकश<sup>१५</sup> अपनी दिखाए + कभू अपने बालों में मुँह की छिपाये कभू गर्मे<sup>१६</sup> - कीना<sup>१७</sup> कभू मेहरवां + कभू दोस्त निकले कम् खस्मे<sup>१८</sup> जां<sup>१९</sup>

गले में मेरे हाथ डाले कम् + तरह<sup>२</sup> दुश्मनी की निकाले कम् कम् चीं<sup>२</sup> व अज्ञ<sup>२२</sup> कम्न हॅसके बात + कम् बेबफाई<sup>२३</sup> कम्न इल्तफात<sup>२४</sup> लेकिन,

जो मैं हाथ डालू तो वां दुख नहीं + बजुज़ं भ शक्ते वहाी र अयां र कुछ नहीं लोग 'मीर' के रोग की चिकित्सा करते हैं। कोई यन्त्र लाता है, कोई ओझा बुलाता है कि 'मन्त्र पढ़ें', फिर वैद्य को दिखाया जाता है:

१. भ्रान्ति, २. चित्र, ३. शुबहा, दुविधा; ४. चन्द्रमा, १, खाना, ६. सोना, ७. नविकसित गुलाब का फूल, ८ चेहरा, ९. लिजित, १०. स्वच्छ कस्तूरी, ११. अलकें, १२. नख-शिख, १०. जगह, १४. समाप्त १४. आकर्षक, १६-१७. शत्रुता में व्यस्त, १८. दुश्मन, १९. प्राण, २०. ढग, तरीका; २१. शिकन, सिकुड़न, त्योरी, २२. भौ, २३. विश्वासघात, २४. प्रेम, २४. सिवाय, २६. भ्रामक, २७. प्रकट।

लबी भें को आखिर विखाया मुझे + न पीना जो कुछ या पिलाया मुझे पवा जो लिखी सो खिलाफ़ विजाज में खिचा इस खराबी से कारे - इलाज कि सररिश्ता तवबीर का गुन हुआ + दिल ऊपर जूहुमें - तबह्र हुम हुआ उन्माद प्राणों के ऊपर आधात करता है। उन्हें एक कोठरी में बन्द कर दिया जाता है कि 'आतिण जुनू की मगर वा बुझे'। अन्त में पाछ देनेवाले बुलाये जाते हैं, नम्तर लगते हैं, कमजोरी बढ़ती है, मृत्यु निकट आ जाती है, प्राणवता आड़े आती है, बहुम के चलते होनेवाली गलती कुछ कम होती है; कुछ दिनों के बाद वही सूरत फिर आँखों में आने लगी और अन्त में :

गरज े नाउमीदाना १ २ कर एक निगाह — च:नव शे विवह हुम गया सूथे देशाह े न आया कथू फिर नज़र उस तरह मेन देखा उसे जरुवागर े उस तरह सगर गाह े जाया े सा महताब े में मक भी बहम सा आलमे २ ॰ इ.वाब में और फिर वह रूप मदा के लिए 'मीर' की नजरों से अन्तरर्धान हो जाता है: न देखा कभू 'मीर' फिर वह जमाल के सोहबत थो गोया कि ख्याबो ख्याल अर्थात् वह मानसिक उलझन दूर हो जाती है और 'मीर' फिर 'नां मंल' हो जाते हैं।

,मीर' को 'साइको-एनालिसिस, का कोई ज्ञान नहीं था। वह 'फायड', 'एडलर', 'युंग' की बातों से अवगत न थे। किन्तु उन्हें एक विचित्र अनुभव हुआ था, जिसकी प्रकृति की जानकारी उन्हें न थी, लेकिन वह किये । उन्होंने इस अनुभव को पूरा-पूरा बिना काट-छाँट किये वर्णन कर दिया है और हम उसकी प्रकृति को समझ लेते हैं।

इसीलिए मैंने कहा है कि यह मसनवी बिल्कुल नये ढंग की चीज है। इससे 'मीर' के ज्यक्तित्व पर प्रकाश पड़ता है और साथ-ही-साथ :यह एक निजी दस्तावेज नहीं; इसमें काव्य-तत्त्व भी है, रचनात्मक सौन्दर्य भी है, एक असाधारण अनुभव का सुन्दर वर्णन भी है।

१. चिकित्सकों, २. अन्ततः, ३. विरुद्ध, ४. स्वभाव, प्रकृति, ५. कुव्यवस्था, ६. चिकित्सी का काम, ७. मूलसूल, ६. उपाय, ९. भीड़, १०. भ्रमतिमक विचारों, ११. सारांश यह कि, १२. निराशापूर्ण ढंग से, १३. चित, १४. ओरं, १४. चन्द्रमा; १६. देशन देता हुआ, १७. कमी, १८. छाया, १९. चन्द्रमा, २०. स्वप्न की दशा में।

१. 'भीर हसन' मसनवी के क्षेत्र के योद्धा हैं। 'मसनवी-ए-सेहरुल बयान' उद् की सर्वोत्तम मसनवी समझी जाती है। 'हाली' कहते हैं:

"मीर हसन' ने कथा-लेखन के सारे कर्तंत्र्य पूरे-पूरे पालन कर दिये हैं — राजसी ठाट-वाट, राजधानी की शोभा और चहल-पहल, सन्तानहीनता की दशा में उदासीनता एवं निराशा और संसार से मन का उचाट, ज्योतिषियों की बातचीत, राजकुमार का जन्म और छट्टी का उत्सव, नाच-रंग और गाने-बजाने के ठाट, बागों और सभी प्रकार की महिष्कृतों के समय, सवारियों के जुलूस, हमाम में नहाने का भाव, मकानों की सजावट, राजकीय वस्त्रःभूषण और मिण-माणिक का बयान, शयनागार का चित्र, जवानी की नींद की दशा—सारांश यह कि जो कुछ इस मसनवी में बयान किया है, उसका आँखों के सामने चित्र खींच दिया है। और, मुसलमानों के अन्तिम युग में बादशाहों और अमीरों के यहाँ जो दशाएँ ऐसे अवसरों पर होती यीं और जो मामले सामने आते थे, उनका हू-ब-हू चर्वा उतार दिया है।

मालूम नहीं, कथा-लेखन के कत्तंव्यों से हाली का क्या मतलब है। मैंने उदू मननवी की जो आम खामियाँ वयान की हैं वे सारी वृदियाँ 'मसनवी सेतुरुल बयान' में वर्त्तमान हैं। इसलिए उनकी पुनरावृत्ति की आवश्यकता नहीं। एक कथावस्तु ही को लीजिए। यह बहुत ही संक्षिप्त कीर पतली है: किसी शहर में कोई वादणाह था। घोर निराशा के बाद भगवान ने उसे पुत दिया। चौटह वर्ष की अवस्था में कोई परी उस राजकु पार 'वेनजीर' पर आसक्त हो कर उसे परिस्तान में उठा ले जाती है। सैर करने के लिए वह परी इसे तिलिस्मी घोड़ा देती है। राजकुमार भ्रमण करते-करते 'बद्रे-मूनीर' के बाग् में पहुँच जाता है। दोनों एक-दूसरे पर आसवत हो जाते है। 'माह-रुख' परी को इसकी ख़बर मिलती है तो वह 'बेनज़ीर' को एक संकीण एवं अन्धकारमय कूए में डालकर बन्दी कर देती है। बद्रेमुनीर विरह-यातना से अधीर होती है। एक रात को ह्वप्त में वह 'वेनजीर' के बन्दी होने का हाल जान पाती है। उसकी सहेली 'नजमुन्निसा' जो वजीर की बेटी थी, जोगिन बनकर उसकी खोज में निकलती है। जिनों (प्रेतों) के बादशाह का बेटा 'फिरोज्शाह' जोगिन पर आसनत हो जाता है। जोगिन उससे सारी कहानी कहती है। 'बेनजीर' कृद से छृटकर 'बद्रेमुनीर' से जा मिलता है 'बद्रेमुनीर' का बेनजीर से और 'नजमुन्निसा' का उस परीजाद (यक्ष) से विवाह हो जाता है; और 'बद्रेमुनीर' एवं 'बेनजीर' अपने देश को लोट जाते हैं। यही कहानी है और इसका तत्त्व भी विदित है, और इसी का एक सौ इक्कीस पृष्ठों में विस्तारपूर्वक वर्णन है।

कहानी के प्रत्येक अंश के आरम्भ में पहले मदिरा से शक्ति प्राप्त की जाती है। इस परम्परागत (रस्मी, पुनरावृत्ति का असर बड़ा ही हास्यास्पद होता है। खुशी से पिला मुझको साक् शाराय + कोई दिन में बजता है चंग वो स्वाव के मये - अरग्वानी पिला सार्किया + कि तामीर को वाग की दिल चला पिला सार्किया मुझको एक जामे - मुल + जवानी में आया है ऐयामे - गुल पिला आतर्शों अवा को पीरे - मुल + कि मूले मुझे गमं वो सर्वे जहाँ शिताबी मुझे सार्किया दे शराय + कि यह हाल मुनकर हुआ दिल कवाव देखा आपने ! यदि 'मीर हसन' बात-बात में साक् को पुकारते हैं तो 'नसीम' अपनी कलम को खींच लाते हैं:

करता है जो तै सवाद " - नामा + यों हफ़ े हैं नक् शे "-पाय ' - खामा ' गुल का जो अलम " चमन " - चमन है + यों बुलबुले - खामा " नाराज़न " है फिरना जो वतन को मृद्धा " है + अव सफ़हे " पर यों कलम फिरा है है विकि र यः चखं " जी र - वेशा + यों खार " - वेह - कलम है रेशा " गुलचीं " का जो अब पता मिला है + यों शाख़े " - कलम से गुल खिला है में मानता हूँ कि यह प्रचलित पद्धति के प्रतिबन्ध का फल है, किन्तु इससे रचना की सुन्द गा में वृद्धि नहीं होती और विचाराभि व्यक्ति में कोई विशेष सहायता नहीं मिलती। फिर ऐसा प्रतिबन्ध आवश्यक भी न था।

'मीर हमन' कहानी आरम्भ करने के पहले कुछ और प्रतिबन्धों का पालन करते हैं। ईश-घन्दना, रसूल की स्तुति, ऋषि-मुनियों तथा पविवात्माओं की प्रार्थना, विनय, साहित्य की प्रशंसा; 'आसफ़ हौला' की प्रशंसा, उदारता का वर्णन, वीरता का विवरण, अपनी नम्नता—ये सारे स्वल पार करने के बाद वह कथावस्तु की ओर ध्यान देते हैं और इन चीजों में सफाई तथा सहज माव के अतिरिक्त और कोई बात प्रशंसनीय नहीं।

'हाली' ने कहा है: 'मुमलमानों के अन्तिम युग में बादशाहों और अमीरों के यहाँ ऐसे अवसरों पर जो हालतें गुज़रती थीं और जो-जो वार्तें होती थीं, उनका हू-ब-हू चर्चा उतार दिया है।" यह बात ठीक है। लेकिन 'हाली' यह नहीं समझते कि इस विशेषता के कारण इस मसनवी के काव्यगत महत्त्व में कोई वृद्धि नहीं होती। हाँ, यह बात जरूर है कि इसका कुछ ऐतिहासिक महत्त्व हो जाता है। इससे बस यही पता चलता है कि बादशाहों और अमीरों के यहाँ ऐसे अवसरों

१. मधुनाला, शराब पिलानेवाली; २-३. वाद्य-विशेष के नाम हैं, ४. सुखं शराब; ४. रचना, निर्माण; ६. प्याला, ७. शराब. ८. दिन, ऋतु; ९. फूल, १०. आग के समान, १९. पानी (यहाँ शराब), १२. अग्निपूजकों के बढ़े सरदार, शराब बेचनेवाला कलाल; १३. तकलीफ, आराम; १४. जल्दी, १४. दिहात या महस्थल का वर्णन, १६. अक्षर, शब्द, १७. चिह्न, १८. पैर, पाँव; १९. कलम, २०. दुःख, शोक; २१. वगीचे-भर में, २२. कलम, २३. नारा लगानेवाला, चिल्लानेवाला; २४. उद्देश्य, २५. पृष्ठ, २६. चूँकि, २७. आसमान, २८. जुल्म का व्यापार करनेवाला, २९. :काँटा (दुःख देनेवाला), ३०. सूत; ३१. फूल तोड़नेवाला, ३२ डाली, टहनी।

पर क्या हालतें गुजरती थीं और कीन-कीन-सी बातें होती थीं। अर्थात् यदि कोई यह जानना चाहे कि उस समय में छट्टी का उत्सव, हमाम में नहाने की दशा, मकानों की सजावट, राजकीय वस्त्राभूषण इत्यादि—ये सारी चीज़ें क्या और कैसी थीं तो उसे इन वातों की जानकारी इस मसनवी से हो सकती है। जैसे 'मीर हसन' उस समय के वस्त्राभूषणों का काफ़ी दिलवस्प वर्णन करते हैं। राजकुमारी बद्रेमुनीर के वस्त्रों और जेवरों का वर्णन देखिए:

और एक ओढनी खाली मुक्कश की + पड़ी चाँदनी - सी महे ऐश की जो देखे व: ऑगिया जवाहिर - निगार + फ़्रिश्ता मले हाथ वे - अख़्तआर व: वारीक कुर्ती मिसाले हवा + अयां मू-वमू जिससे तन कि सि स्का विलक्ष कि से पुलक की सफ़ी उलक वह वी हुई मुग्रंक कि ज़री का व: शिलवार कि बन्द + सुरैया से ताविन्दगी में वे चन्द पड़ी पाँच में कफ़ शो - जर्री व - निगार + सितारों की जिसके ज़मी पर बहार

यह तो वस्त्रों की शोभा थी; और फिर इस पर सिर से पाँव तक गहनों में ड्वी हुई:

मरी मांग मोती से जहवारि - कुनां + नुमायां र शबेर - तीरारि में कहकशारि वा माथे प टीके की उसके झलक + सेहर द चांद तारों की जैसे चमक वा बालों की ताबिन्दगीरि जो रेर - गोशरि + जिसे देख उड़ जायें विजली के होश वा हीरे का तुकमा विजली को होश वा हीरे का तुकमा विजली की काब वो ताब र + वा सुट्हे गृलू वा मतलए प्रें ग्राफ्ताव वा सुट्हे गृलू वा सुर्हे गृलू वा सुर्हे का सुर्हे वा सुर्हे का सुर्हे वा सुर्हे का सुर्

१. काढ़ी हुई, रेशम या तागे के बेल-बूटे बने हुए, २. महीना, ३. भोग-विलास; ४. रतन-जिटत, ४. देवदूत, ६. अधीर होकर, ७. समान, ८. प्रकट, ९. बाल-बाल, पूणंतया; १०. शरीर, ११. गोराई, स्वच्छता; १२. लटकन, ऊपरी भाग; १३. पाजामे या लहुँगे का वह ऊपरी भाग, जिसमें इजारबन्द पिरोथा जाता है, १४. सुनहला काम किया हुआ, १४. शिलवार बाँधनेवाला फीता इत्यादि, १६. वृष राशा में रहनेवाले सात नक्षत्रों का समुदाय, १७. चमक, १८. दुगुना, १९. जूती या जृता, २०. स्वर्णजिटत, २१ छिव विखलाता हुआ; २२. प्रकट, प्रमुख; २३. रात, २४. अधेरी, २४. छायापय, २६. प्रात.काल, २७. चमक, २८. नीचे, २९. कान, ३०. घुण्डी, बटन; ३१. बहुत अधिक, ३२. चमक, दमक, ३३. प्रभात का-सा गौर वर्णवाला, ३४. सूर्योदय का स्थान, ३५. हीरा, ३६. सुन्दर, भव्य; ३७. रूप का क्यान, ३६. बाँह, ३९. डाली, टहनी; ४०. नीचे, ४१. पत्ना, एक हरे रंग का रत्न, ४२. अलकार-विशेष, जिसे स्वियाँ हाथ में पह्नती हैं। यह मोतियों-जवाहरात का लच्छा होता है, ४३. सुकुमारता, ४४. बुगुना।

वः लालों की पाजेब आवेजाबार में सदा अक्को<sup>र</sup> खूरीं हो जिसपर निसार व वः मीने के पीवों में छल्ले थे कुल में कि आँखों से दिल उन प खाते थे गुल

मोती, टीका, बाला, तुम्मा, चम्पाकली, घुकघुकी, हैकल, भुजबन्द, नौरतन, पहुँची, दस्तबन्द, पाज़ ब, छल्ले — कीमत में एक से एक बढ़कर। पहले मिसरे में जेवर का वर्णन है, फिर दूसरे मिसरे में उसकी प्रशंसा है। इस प्रकार की पुनरावृत्ति से मन बहुत ही सुब्ध हो जाता है। ने तो अलग हर जेवर का चित्र आँखों के सामने आता है और न सभी गहने मिलकर राजकुमारी के सीन्दर्य में वृद्धि करते हैं।

वस्तों और आधूषणों की तरह 'भीर हसन' विवाह के रीति-रस्म, वरात के सामान के वर्णन में भी विस्तार वो बनावट से काम लेते हैं। व्यवरों का ज़िक सभी जगह स्पष्ट रूप से है। कहीं कोई किठनाई नहीं, सभी जगह सफ़ाई और मंजावट है। लेकिन जिस तरह पूर्वीय स्त्रियाँ इतने खिक गहनों से अपने शरीर को सजाती हैं कि न तो हर जेवर की गोभा अलग-अलग दिखाई देती है और न उनके द्वारा किसी स्त्री के प्राकृतिक सौन्दर्य में वृद्धि होती है, उसी तरह पूर्वीय किवगण भी अनुपात से सरोकार नहीं रखते। यह नहीं करते कि गिने-चूने गहनों के वर्णन से अपनी रचना की शोभा बढ़ायें। जेवर प्राकृतिक सौन्दर्य की वृद्धि का साधन है। यह स्वयं अपने में कोई विशेष महत्त्व नहीं रखता। यदि गहनों को इतनी भरमार हो कि उनके कारण शरीर की शोभा खिं, जाय तो फिर ये किसी काम के नहीं। उद्दे के किवयों में प्राय: इसी प्रकार की तृद्धि मिलती है और 'मीर हसन' भी इससे वंचित नहीं हैं। किन्तु, फिर भी ये चीजें एक आकर्षण रखती हैं और इनका ऐतिहासिक एवं सामाजिक महत्त्व है।

'मीर हमन' भीड़-भाड़ का चित्र बहुत सुन्दर ढंग से खींचते हैं, जिससे सामूहिकता का प्रभाव दिमाग पर जम जाता है। राजकुमार 'वेनज़ीर' के स्नान करके लौटने और उसके विवाह के प्रसंग विशेष रूप से वर्णनीय हैं। सवारी की भीड़-भाड़, सुनहरी-रूपहली अम।रियाँ, झलाबोरनी जगमगी नालकी, माही मरातिब, सवार और पियादा, बड़े-छोटे-सारांश यह कि एक बहुत बड़े जन-समूह का दृश्य सामने आ जाता है। बात यह है कि 'मीर हसन' की हैसियत एक दश्कें की है। वह जो कुछ देखते हैं उसे साफ़-साफ़ बयान कर देते हैं। इसलिए जब वह ऊपरी चीजों का नक्षा खींचते हैं तो उनके वर्णन में कविता हो या न हो, सफ़ाई अवश्य होनी है। उनमें कमी यह है कि वह आन्तरिक भावों तथा अनुभूतियों का चित्र भी एक दर्शक की तरह उपस्थित करते हैं। उन भावों एवं अनुभूतियों को तात्कालिक रूप से अपने हृदय में महसूस नहीं करते, उन्हें अपनाते नहीं; इसीलिए अतर नहीं होता, काव्यत्व हाथ नहीं लगता। एक दृष्टान्त पर ब्यान दिया जाय:

ख्फ़ा जिन्दगानी से होने लगी + बहाने से जा - जा के रोने लगी ठहरने लगा जान में इज़्तराव में लगी देखने बहशत अ-आलूदा खुवाव व

१. लटकनेवाला, २. आंसू, ३. रक्त-रंजित, ४. निछावर, अपित, ंग्र. रुष्ट, असन्तुष्ट; ६. वेर्चनी, ७. विक्षिप्तता, घबराहट; ६. स्वप्न ।

न अगला - सा हँसना न वह बोलना + न खाना न पीना न लब खोलना जहाँ बैठना फिर न उठना उसे + मुहब्बत में दिन रात घटना उसे कहा गर दे किसी ने कि बीबी चलो + तो उठना उसे कहके हाँ जी चलो किसी ने जो कुछ बात की बात की + प दिन की जो पूछी कही रात की मगर सिर खुला है तो कुछ गृम नहीं + जो कुर्ती है मैली तो महरम नहीं जो मिस्सी है दो दिन की तो है वहो + जा कवी नहीं है तो यों ही सहो न मंजूर सुर्मा, न काज़ल से काम + नज़र में वही तोर: बढ़ती की शाम

'मीर हसन' दर्शक की हैसियत से जानते हैं कि विरह में क्या-क्या दशाएँ होती हैं। जीवन से कट होना, बहाने से जा-जाकर सोना, उद्विग्नतापूर्ण स्वप्न देखना, जहाँ बैठना फिर न उठना, हाँ, अगर किसी ने कहा कि चलो तो फिर 'हाँ जी चलो, कहकर उठना, यदि किसी ने बात कीं तो बात करना, लेकिन भूली-भूली, न सिर खुले होने की फ़िक, न कुर्ती और अँगिया का व्यान, मिस्सी, कंघी, सुरमा, काजल इत्यादि किसी चीज़ का ख्याल नहीं:

न अगला - सा हंसना न वह बोलना 🕂 न खाना न पीना न लब खोलना

सारे ब्योरे ठोक हैं, तस्वीर साफ़ है, लेकिन वह असर नहीं, जो 'मीर' के शेरों में है, कारण कि 'मीर हसन' तात्कालिक रूप से 'बद्रेमुनीर' के ढोंचे में नहीं समा सकते। 'बद्रेमुनीर' के दिल पर जो गुजरी है उसे वह अपने हृदय-तन्तुओं में महसूस नहीं कर सकते। एक क्षण के लिए भी वह 'बद्रेमुनीर' नहीं हो जाते। इसी कमी के कारण ब्योरों की तथ्यता, उनकी सुन्दरता और खूबी के बावजूद गहरा असर नहीं होता।

'मसनवी-सेह्रस्वयान' में लेखन-शेली सबसे महत्त्वपूर्ण चीज है। रचना-पद्धति साफ, परिष्कृत और मुहावरेदार है। बयान शोख और हृदयग्राही है। माधुर्य और लयदारी की भी कभी नहीं। कोमल, मुलायम शब्दों का व्यवहार किया गया है। कटुता और महापन नाम को भी नहीं; प्रत्येक शब्द बड़ी सुगमता से अपनी जगह पर जा पहुँचता है और पुदुढ़ रूप से बैठ जाता है। प्रायः ऐसा जान पड़ता है कि कोई बातें कर रहा है। 'भीर हसन' ने प्रांजल रोज़नरें का निचोड़ इस मसनवी में रख दिया है। वार्तालाप और कथोपकथन के अत्यन्त सुन्दर फूल खिलाये हैं। इन सारी खूबियों के साथ कहीं पर आवश्यकता से अधिक बनावट का पता नहीं। आद्योपान्त हृदयग्राही प्रवाह है। विचाराभिव्यक्ति पर इतना अधिकार है कि कहीं पर भी कोई कठिनाई या रुकावट नहीं मालूम होती। लेखन-शैली में विविधता भी है; कहीं साफ वो स्वाभाविक है तो कहीं चमत्कारपूर्ण वो सजी हुई। कहीं इतनी चमक कि आँखें चकाचोंछ होती है, तो कहीं पर रचना नितान्त अलंकारमुक्त एवं नग्न है। लेखन-शैली ही इस मसनवी की सजीवता का कारण है, अन्यया इसके दूसरे अंशों में कोई खास बात नहीं।

(२) 'नसीम' ने अपनी सारी प्रतिमा भाषा पर लगा दी। लेकिन उनकी भाषा आवश्यकता से कुछ अधिक सजी हुई तथा बनावटी है। त्रणंन-शैली दिलचस्प और शोख है। अधिकांश विचारों

१. बोठ, २. अगर, यदि; ३. चोली, बेंगिया; ४. दुर्भाग्य।

की अभिव्यक्ति में बड़ी स्वामाविकता है। उपमा वो ख्यक की खूबी और मुहावरों की सुन्दरता स्पट्ट है, किन्तु सभी जगहों पर मान्दिक म्लेष पर आवश्यकता से बिधक द्यान दिया गया है। 'भीर हसन' की भाषा, हरा-भरा, विकसित, सुगन्धित गुलाब है; 'नसीम' की भाषा गुलाब का सत्त्व है। इसलिए सुगन्ध तो वढ़ गई है, लेकिन आँखों को गुलाब की प्रफुल्लता नहीं मिलती, स्पर्श- मिलत को उसकी नमीं और कोमलता का आनन्द नहीं मिलता। 'नसीम' की भाषा में आद्योपान्त कृतिमता है। किन्तु यह जानकर भो जित्त प्रसन्न होता है: आदि से अन्त तक यह नज्म एक रंग में बुबी हुई है। इस कारण से बनावट बनावट नहीं रह जाती।

दर्द का हद से गुज़रना है दवा हो जाना। दोव दोव न रहा, उसने गुज का रूप धारण कर लिया है।

वात यह है कि कुछ कि ऐसे भी होते हैं, जिनकी अनुभव-शक्ति बहुत सीमित होती है, जो संसार-निरीक्षण से प्रभावित नहीं होते और जिन्हें मनोमावों का कोई ज्ञान नहीं होता। यदि उन्हें कभी जज्ञात का अनुभव होता है तो शब्दों के द्वारा। उन्हें शब्दों के उलट-फेर, शब्दों की खोज और उनकी योजना में एक खास तरह का आनन्द मिलता है। इस प्रकार का किव गुलाब की सुषमा से तो प्रभावित नहीं होता, लेकिन कोई सुन्दर शब्द उसपर गज्ञाव का असर करता है। वह हृद्गत अनुभूतियों से तो अवगत नहीं होता; किन्तु वह किसी सुन्दर मुहावरे को तीन्न रूप से महसस करता है। उसे किसी लावण्यमय कल्पना से आनन्द नहीं होता, किन्तु शाब्दिक श्लेप का ध्यान करके अधीर हो जाता है। अंगरेजी में 'स्विन्वनं' कुछ इसी प्रकार का किव है। वह शब्दों और लयदारी को अर्थ और अनुमवों पर प्रधानता देता है। 'नसीम' भी इसी तरह के किय हैं। उनके शेरों में जब्जे की झलक है, किन्तु वही जब्जा, जिसे वह शब्दों के रूप में महसूस करते हैं। इस प्रकार की किवता का प्रभाव बहुत सीमित होता है, लेकिन अपनी सीमाओं के भीतर यह प्रभाव काफी प्रवल होता है। इसी तरह का असर 'पुल्ज़ार नसीम' में मौजूद है।

इस नज्म की कल्पना और विशेषतः इसकी रचना से 'नसीम' प्रभावित हुए थे। इसलिए वह औरों के दिलों को भी प्रभावित करते हैं। उनका हृदय सुन्दर, सुघड़ शब्दों और उपमाओं को देखकर विह्वल हुआ था, इसलिए वह पढ़नेवालों को भी विह्वल कर देते हैं। किन्तु यदि इस शाब्दिक सुषमा के अतिरिक्त किसी और चीज़ की खोज की जाय तो फिर निराशा-ही-निराशा है। यह सुन्दर मूर्ति सदं और बेजान है:

जब मेह्न तहे ज़मीं समाया + उस नक्ब की रह वह आदम आया सेहने - चमने अरम में एक जा + बूटा सा तहे ज़मीं से निकला खटका जो निगाहबानों का था + धड़का यही दिल का कह रहा था गोगे में कोई लगा न होवे + खोशा कोई ताकता न होवे

१. सूर्यं, २. नीचे, ३. सेंध, ४. राह, रास्ता, ५. मानव, ६. मौगन, अहाता, परिधि; ७, स्वर्य, ६. पहरेदारों, ९. कोने, १०. अंकुर।

गो बाग के पासवां ग्रांच थे + ख्वावीदा ब-रगे सब्जा सब थे निम्स की खुली न आँख यकचंद + सौसन की जवां खुदा ने की बन्द खुशक्द व: चला गुल वो समन विमे सम्माद विकास को समन में

यह नमूना है 'नसीम' की भाषा का। हस्य मामूली, शाब्दिक श्लेष और मुहावरों की चुस्ती और रवानी यहाँ भी है; लेकिन वह वैविध्य नहीं, जो साधारणतः मिलती है। स्पष्टतया विदित है कि इस शैली का क्षेत्र सीमित है, बहुत सीमित है। इस रग में सभी तरह की कहानियाँ नहीं निखी जा सकतीं। यहाँ पर वह वैविध्य भी नहीं, जो 'मीर हमन' की भाषा को प्राप्त है। अगर यह मसनवी खम्बी होती, जैसी 'नसीम' ने पहले लिखी थी, तो यह कमी और भी स्पष्ट हो जाती। सच्ची बात तो यह है कि यह मसनवी संसार की एक विविद्य वस्तु है और अपनी विचित्रता के कारण प्रशंसा के योग्य है; किन्तु इसके कमाल की परिधि बहुत सीमित है।

## (३) 'शोक' की मसनवियों के विषय मे 'हाली' लिखते है :

एक खास हद तक इनको 'बद्रेमुनीर' पर प्रधानता प्राप्त है। वे प्राचीन शब्दों और मुहावरों से जो इस समय ध्यवहार-च्युत हो गये हैं, और निरधंक तथा भरती के शब्दों से मुना हैं। इनमें एक सपाट वर्णन-शैली है; भाषा की घुलावट, रोज़मरें की सफ़ाई, क़ाफ़ियों की उपयुक्त बैठक और मिसरों की स्वाभाविकता की दृष्टि से यह 'बद्रेमुनीर की तुलना में बढ़ा हुआ है। इनमें ज़नाने और मदीने मुहावरों का प्रयोग इस तरह किया गया है कि किसी ने आज तक उन्हें ऐसे स्वाभाविक हुप से गद्य में भी व्यवहार नहीं किया। यद्यपि इन मसनवियों में 'बद्रेमुनीर' की तरह हर अवसर का सीन नहीं दिखाया गया, जिससे किन की वर्णन-शिक्त का पूरा अन्दाज़ा हो सके, किन्तु जो कुछ उसने बयान किया है, चाहे वह 'मॉरल' हो या 'अनमॉरल' उसमें सुन्दर वर्णन-शैली का पूरा-पूरा हुक़ अदा कर दिया है। उसने लखनऊ के आम कियों के नीति-विरुद्ध शाब्दिक श्लेषों की तिनक भी व्यवस्था नहीं की है, और उद्दें के साधारण रोज़मरें को शब्दों की शुद्धता पर, जिसका लखनऊ-निदासी कड़ाई से पालन करते हैं, अक्सर प्रधानता दी है।

हाली ने बहुत ठीक कहा है कि 'शोक' ने जो कुछ बयान किया है वह चाहे 'माँरल' हो या 'अनमाँरल' उसमें वर्णन-शेली की सुन्दरता का हक पूरा-पूरा अदा कर दिया है। सच्ची बात तो यह है कि शोक' ने एक नई राह निकाली है। लेकिन इस तत्त्व के कारण जिसे 'हाली' 'अनमाँरल' कहते हैं, 'शोक' की साहित्यिक मौलिकता का वह सम्मान न हुआ, जिसके वे अधिकारी थे। उनकी ममनवियाँ असभ्य समझी जाने लगीं। कुछ समय के लिए उनका छपना भी कानूनन बन्द हो गया था, और लोग चोरी-छिपी उनकी पाण्डुलिपियाँ प्राप्त करके पढ़ते थे। सभ्य और असम्य

१. यद्यपि, २. रक्षक, रखवाले; ३. विचित्न, विकट; ४. सोये हुए; ४. की तरह, समान; ६ घाम, ७. एक फूल, जिससे आँखों की उपमा दी जाती है, ६. तिनक भी, नितान्त; ९. एक फून, जिसकी पंखृड़ियाँ जिल्ला के समान होती हैं, १०. अच्छे डील-डौलवाला, ११. गुलाब, १२. चमेली, १३. सर्वं वक्ष, १४. चलता हुआ।

की बहस तो आगे आयगी, 'शौक,' का यह कमाल है कि उन्होंने मसनवी को ज़िन्दंगी से निकट कर दिया।

मैंने कहा है कि उदूँ-मसनिवयों की दुनिया ख्याली है। इस दुनिया के निवासी, इस दुनिया में होनेवाली घटनाएँ अजनवी और अपरिचित-सी हैं, जिनका हमारी जानी हुई चौबीस घण्टेवाली दुनिया से कोई सम्वन्ध नहीं। 'शौक' ख्याली दुनिया से अलग हो जाते हैं और जानी हुई दुनिया होनेवाली घटनाओं की जीती-जागती तस्त्रीर खींचते हैं। उतमें साहस है, स्वतन्त्रता है, बिल्कुल नया आट है। वह जिन्दगी के एक ऐसे रख से पर्दा हटाते हैं, जिसे बराबर पर्दे ही में रखा गया है। और, इस प्रकार वे अपनी यथार्थवादी वर्णन-शैली का प्रमाण देते हैं। सम्भव है कि 'शौक' का ध्यान इस आर 'असर' की मसनवी, 'ख्वा वो ख्याल' की वजह से गया हो। 'वहारे इक्क' में जो शेर 'शौक' ने सम्भोग के अवसर पर लिखे हैं उनमें और 'असर' के इस प्रकार के शेरों में तो इतना सादृश्य है कि स्पष्ट रूप से विदित होता है कि 'शौक' ने 'असर' का अनुकरण किया है। किन्तु 'शौक' 'असर' से बहुत आगे बढ़ गये हैं, और उन्होंने एक नये ढंग की मसनवी की बुनियाद डाली है। 'फ्रेवे-इश्क' को लीजिए। इसमें छोटी-मी घटना है। 'शौक' पहले बताते हैं कि किस तरह वे दशंकों के गुरु बन जाते हैं। फिर एक दिन सैर को उठते हैं और दरगाह होते हुए कर्वला पहुँचते हैं तो

ख़ीमा इस्तावा १ एक नज़र आया + मैं टहलता हुम्रा उधर आया देखा उसमें एक मह<sup>2</sup> पारा 3 + ख़ीमा रोशन ४ है हुस्न से सारा 4 बैठी है वह करीब चिलमन के + बाहर आता है नूर छन - छन के नूरे दुस्न वो जमाल १० से उसके + लो निकलती है गाल से उसके हंस के जिस सिम्त १ अर्थेख फिरती है + जाने - म्राशिक प बिज जी गिरती है (शोक) के प्राण व्याकुल हो जाते हैं। उसकी कहारी को बुलवाते हैं:

कहा उससे य(ह) काम है हमको + लाके निलवा दो प्रपत्नी वेगम को कहारी उसकी सवारी शौक के बागु में ला रखवाती है। वह पहले बहुत परेशान होती है:

रह गई राह में कहारी क्यों + यां उतारी मेरी सवारी क्यों क्या मुओं पर कंयामत १२ आई है + मूड़ों काटों की शामत १३ आई है यहाँ लाकर जो मुझको डाला है + बाल में कुछ न-कुछ तो काला है कैसी ओए ताद १४ यह एलाही १५ है + झाज जी जान का खुदा ही है जब 'शोक' अपना नाम उसे बताते हैं तो वह ठठाकर कहती है:

> एलो अब मैं कहुँ सबव<sup>9 ६</sup> क्या है + जरे तू ही 'नवाब मिर्जा' है बे-बफ़ाई<sup>9 8</sup> में दिल जलाने में + तू तो मशहूर है ज़मानें में

१. खड़ा, २. चन्द्रमा, ३. टुकड़ा, ४ प्रकाशमान, ४. सौन्दर्य, ६. पर्दा, जो बाँत की तीलियों का बना होता है, चिक; ७. एवं ८. प्रकाश, रोशनी; ९. सौन्दर्य, १०. छवि, ११. ओर, १२. प्रलयकाल, १३. दुर्माग्य, १४. घटना, १४. हे मगवन्, १६. कारण, १७. निष्ठुरता, कृतघ्नता।

नवाब मिर्जा उसे वश में करना चाहते हैं, लेकिन वह एक नहीं सुनती। ठठेरे ठठेरे बदलाई है; शनवाब मिर्जा' सोचते हैं:

आती नो चन्दी में न यह जिन्हार + गर हकी कत में होती इस्मतदार रंडियां गो कि सारी आफ़त हैं + बेग में और भी क्यामत हैं ज़हर इनमें भरा है सर निता-सर + नहीं काटे का इनके है मन्तर खुलता हर एक प इनका हाल नहीं + कौन इसमें है जो छिनाल नहीं दूँ इती किरती खुव हुँ सीं हैं यह + हमसे दूनी तमाशवीं हैं यह

तव वह जाल फैलाते हैं। चीत्कार करके रोना शुरू करते हैं; रोते-रोते मूच्छा आ जाती है तो उसे दया आती है।

गिरे बांखों से आंसू ढल-ढलकर + बोली यह दोनों हाथ मल-मलकर अरे में क्या समझती थी यह बात + ऐसी उल्फ्त थी तुझको मेरे भात हाल कुछ दिल का कह ज़बां से बोल + तेरे सदके ज़रा तू ग्रांखें खोल लाँडी हूँ जब तलक जिऊँगी में + जो कहेगा वही करूँगी मैं घर न जाऊँगी किविया के का कसम + यहीं रह आऊँगी ख़ु बा की कसम

सारांश यह कि बहुंत अनुनय-विनय सुनने के बाद वह अँगड़ाई लेकर चेतना-युक्त होते हैं। वह फिर पहली-सी बार्ने करने लगती है, लेकिन कौल-करार के बाद: 'रडी आख़िर थी आ गई दम में।' तस्पश्चात्:

> कुछ दिनों तक मन् उड़ाए खूब + लुत्फ़ े उस शोख़ े से उठाए खूब फिर गया दिल फिर उनकी सोहबत से + हो गई नफ़्रत उनकी सूरत से न मज़ा जी ने उनसे जब पाया + और मा शुक से दिल उलझाया

इस संक्षिप्त वर्णन से इस मसनवी का अन्दाज़ा करना सम्भव है। यहाँ वातावरण बिल्कुल नया है, अब इसे अच्छी कहिएया बुरो, और ज़िन्दगी से निकट। यहाँ रस्मी इश्क्(प्रेम) नहीं, इश्क्बाज़ी है, तमाशबीनी है। सम्भव है कि ज़िन्दगी का जो सिद्धान्त इस कविता में है, उसे हम नापसन्व करें, ज़िन्दगी के जिस रुख का ज़िक है, उसे हम अच्छा न समझें, लेकिन यह तो मानना हो पड़ता है कि यह सिद्धान्त कल्पित नहीं, ज़िन्दगी का यह रुख कल्पित-मनगढन्त नहीं और सुन्दर वर्णन-शैली का तो पूरा-पूरा हक अदा किया है।

मैंने कहा है कि नख-शिख-वर्णन में उदूं के किव बहुत बनावट और कृतिमता से काम लेते हैं; 'शौक़' इस बनावट और कृतिमता से भागते हैं। उनके वर्णनों में चमक-दमक और अनु-रंजकता तो कम है, किन्तु सहज स्वाभाविक सरलता और जीवन से सामीप्य अधिक है; इसलिए असर भी अधिक है:

<sup>9.</sup> चाँद से शुरू होनेवाले महीने की पहली जुमा, २. हाँगज, कदापि; ३. वास्तव में, ४. इज्जतवाली, पतिव्रता; ५. यद्यपि, ६. पूर्णरूप से, ७. तमाशा देखनेवाला, द. प्रेम, ९. निद्धावर, हीरात; १०. मगवान्।

गुल से रुष्सार गोल-गोल बदन + गात जिस तरह क्रुम्क्र मे रोशन रुख्य वह विखरे-विखरे ज्रुल्फ के बाल + रगे- गुल से वः होंट यान से लाल बे- मिसी के वः वांत रश्के - कमर + जाने आशिक निसार हो जिस पर नाक में भीम का फ़क्त तिनका + शोखो चालाकी मुक्तजा किन का आस्तीनों की यह फंसी कुर्ती + जिस्म में यह शवाव कि कि फुर्ती क्र में यह शवाव कि कि फुर्ती क्र में आसार कि सब क्यामत के + गोरी गर्दन में तौक कि मिनत के अवसे कि - रुख मोतियों के दाने में में विजलियाँ छोटी छोटी कानों में आड़ी हैकल गले में डाले हुए + व्यारी - प्यारी कुर्चे निकाले हुए रिगे - गुल - सी कमर लचकती हुई + चोटी एँ हो तलक लटकती हुई क्या खुटा - वाद हुस्न पाया या + आप अल्लाह ने बनाया था कम-से-कम यह तो स्पष्टतया विदित है कि यहाँ वह वनावट और कृतिमता नहीं, जो नख-शिख-वर्णन का आम दोप है। यदि सीन्दर्य है तो सादा और प्राकृतिक:

नाक में नीम का फ़क्त तिनका + शोख़ी चालाकी मीवृतजा सिन का देखते ही वर्छी जिगर के पार होती है:

मुँह से मुक्किल - कुशा का नाम लिया + या 'अली' कहके दिल को थाम लिया सारांश यह कि 'शौक' प्रेम-पाश में बन्दी हो जाते हैं। 'मीर' का अनुकरण करते हुए वे प्रेम की व्याख्या करते हैं:

इशक़ ग्राफ़ाते १८ आसमानी है + बरसों लोगों ने ख़ाक १९ छानी है शम्मा १० होके कहीं पिघलता है + कहीं परवाना २१ बनके जलता है कहीं सुर्मा है चश्मे तर है कहीं + कहीं संदल है दर्बे - सर है कहीं कहीं है कुफ २२ और कहीं इस्लाम + कहीं दोनों को करते हैं य(ह) सलाम कहीं मय २३ है कहीं सकर है यह + कहीं शोशे की तरह चूर है यह कहीं ज़ ज़ मे २४ - ज़िगर का फाहा है + दर्व बनकर कहीं कराहा है पासे २५ नामूस २६ इसमें जाता है + आफ़त आतो है जब यह आता है रात करनो मुहाल २७ होती है + जिन्दगा तक वेबाल २८ होती है जिगर वो दिल का खून होता है + रफ़ता-रफ़ता २९ जनून ३० होता है पहले रातों की नींद जाती है + आख़रेकार ३० मोत आती है

१. गाल, २. चेहरा, ३. अलकों, ४. चन्द्रमा से स्पर्द्धा, ४. न्योखावर, ६. केवल, ७. माँग, ८. वयस, उम्र; ९. कुत्तें या कोट इत्यादि की बाँह, १०. शरीर, ११. जवानी, १२. शरीर को ऊँचाई, डील-डौल; १३. चिह्न, १४. पट्टी, १४. प्रतिबिन्न, झलक, परखाई; १६. फूल की नसें, १७. ईश्वर-प्रदत्त, १८. विपत्तिया १९. मिट्टा, परिश्रम किया; २०. शीसे के गिलास में जलती हुई मोमबत्ती, २१. नास्तिकता, २२. शराव, २३. नशा, आनन्द; २४. घाव, २४. घ्यान, ६६. मान-प्रतिष्ठा, २७. कठिन, असम्मव; २८. कष्टमय, बोझ, अभिशाप; २९. कमशः, घीरे-घीरे; ३०. उन्माद, ३१. अन्ततोगत्वा।

बातें तो बही या उसी प्रकार की हैं, जो 'मीर' के शेरों में मिलती हैं। किन्तु वह हृदय-विदग्धता नहीं, वह असर नहीं। कारण यह है कि शौक प्रेम से अवगत न थे। उस प्रेम का तो कहना ही क्या है, जिसकी प्रशंसा 'मीर' करते हैं:

मुहब्बत ने ज़ुल्मती से काढ़ा है नूरे + न होती मृहब्बत न होता ज़हूरे मुहब्बत मुसब्बब मुहब्बत सबव + मुहब्बत से आते हैं कारे - अजब मुहब्बत बिन इस जां न आया कोई + मुहब्बत से खाली न पाया कोई मुहब्बत ही इस कारखाने में है + मृहब्बत से सब फुछ ज़ाने में है मुहब्बत से सब फुछ ज़ाने में है मुहब्बत से गिंदश में है आसमां मुहब्बत से आता है जो कुछ कहो + मुहब्बत से बह हो जो हिंगज़ न हो

इस प्रेम की रूप-छित तक 'शौक' की कल्पना की पहुँच नहीं। जिम प्रेम का वह जिक करते हैं वह प्रेम नहीं, कुछ और त्रस्तु हैं। इसे इण्कवाज़ी कहिए; हवसपरस्ती कहिए, नमाशवीनी कहिए, परन्तु प्रम नहीं कह सकते। आध्यात्मिक प्रेम तो वड़ी चीज़ है, 'शौक' इण्के - बुता से भी अवगत नहीं, जिसने 'मीर' के हृदय को व्यय कर डाला था और उसे पका हुआ फोड़ा बना दिया था। इनके प्रेम में लिप्सा ही प्रधान तत्त्व है और यह कोई नई चीज़ नहीं। बात यह है कि बहुत-से किव हवसपरस्ती को अपना व्यापार बना लेते हैं, तेकिन वे इसे स्वीकार नहीं करते, इस सत्य को खिपाते हैं। कामुकता को प्रेम के भेष में प्रस्तुन करने हैं। 'दाग्' ने तो साफ़ कह दिया: 'मिट्टी की भी मिले तो रवा है शवाब में।' लेकिन कहें या न कहें, अधिकतर इनी हवसपरस्ती को प्रेम कहा जाता है। हां, तो 'शौक़' के यहां भी यही हवसपरस्ती है। इनीलिए वह 'इश्क, (प्रेम) के एक खास रख पर अधिक जोर देते हैं, अर्थान् 'आलिगन' पर उनके विचार में यही चीज़ मानों प्रेम की उपलब्धि है; और इस और से उद्दें के किवयों ने उपेक्षा की है। और सबकी ओर से वे इसकी क्षतिपात कर देते हैं।

हाँ, तो 'बहारे-इश्क' में आलिंगन का चित्र बहुत विस्तार और हार्दिक मनोयोग के साथ खींचा गया है। और, इसमें 'शौक,' 'असर' से बहुत आगे निकल गये हैं। प्रतिलिपि प्रथम चित्र से बहुत उत्तम है; दोनों में कोई सम्बन्ध नहीं है:

हाथापाई में हाँफते जाना + छोटे कपड़े को ढाँपते जाना बाल रख़ के सँबारते जाना + ऊँची कुर्तो उतारते जाना जोर करना कभी कि छूटें हाथ + कभी कहना एलाही टूटें हाथ कभी बातों में होश खो देना + कभी खिसियानी होके रो देना कभी त्योरी चढ़ाके चुप रहना + और कभी मुस्कराके यह कहना घाँखें फ्टें जो भर नज़र देले + हमको पीटे अगर इधर देले गह की सिकाना कभी चिमट जाना - कभी शर्मा के पीछे हट जाना

१. अन्धकार, २. प्रकाश, ३. प्रकट होना, ४. कार्य, परिणाम; ४. कारण, ६ विचित्र ढंगः के काम, ७. जगह, ०. परिक्रमा, चक्कर; ९. कदापि, १०. कभी।

अत्येक शब्द चित्रकारी है। फिर आगे कहते हैं:

जब न मानी किसी तरह मिन्नते + हाथा-पाई को आ गई नौबते तब तो में और ढंग पर लाया + हाथ पकड़ा पलग पर लाया डर से चढ़ सार दें देंगें ज़र्द हैए + बफ्अतन हाथ - पांव सर्व हुए च हुन्हें चेहरे प पेच खाने लगीं + पिडालयां दोनों थर बराने लगीं सिसकी लेकर कमी बिफरती थी + स्नार कमी ठंडी सास भरती थी पाह उफ् करके बिलविलाती था + गह बुलाई से मुँह छिनाती थी च पुपके-चुपके पुकारती थी कभी + ढोने हाथां स मारती थी कभी मेंचकर दाँत सिसकी भरती थी + नाज़ वो सन्दाज़ ताज़ा करता थी

फिर तस्वीर का रंग बदलता है। हाब-भाव, सारे नखरे ख़तम हो जाते हैं। वह युवावस्था की लज्जाशीलता भूल जाती है। कुछ 'प्रम', कुछ तरुणाई का जाग ऐसा हाता है कि फिर उसको तन-बदन की सुधि नहीं रहती और तब 'शोक' के 'प्रम' की परिणति हो जाती ह:

चिमटी वेताव हो व: मह पारा + सीने से सीना मिल गया सारा खोलकर दिल चिमट-चिमटके मिला + कैसा-कंसा लिपट-लिपटके मिला होने जानिव को प्यार होने लगे + खूब बोस के - वो किनार होने लगे हुए फिर इतंवात के उनके साथ + टाँगों में टाँगों गर्वनों में हाथ कभी मुँह से दिया चवाकर पान + कभी मिलकर लड़ी जवां से ज़वान लब के कभी चूसी गुदगुदाया कभी + होट को दांतो से दवाया कभी हाथ गर्वन तले निकाल दिया + प्यारी व को में हाथ डाल दिया हो गए हुस्त वो इश्क के झगड़े + गाल से गाल लब से लब रगड़े रान पर रख के हाथ सहलाया + बातों-बातों में उनको बहलाया वह कहा कि बहुत नहीं रे नहीं + दिले-बेताव के मानता था कहीं दम - दिलासे में पहले मान गई + फिर यः चिल्लाके बोली जान गई मेरी माना किघर गई लोगो + हाय अल्लाह मर गई लोगो वह कहा कि बहुत मुई रे मुई + पर जो कुछ जो में थी वः बात हुई

उदूँ-कियता में यह बिल्कुल नयी चीज है। हर-हर हरकत, हर-हर पहलू, हाव-भाव सभी चीजों का सम्पूर्ण चित्र है। किन्तु, इसी के कारण इसकी ओर से उपेक्षा की गई है। 'हाली' के कथनानुसार इसे 'अनमाँरल' ख्याल किया जाता है और समझा जाता है कि इस प्रकार की चीज़ नैतिकता को नष्ट कर देती है, सम्यता और शिष्टता के विषद्ध है और साहित्य की दृष्टि से भी

१. प्रायंना, अनुनय-विनय; २. बारी, ३. गाल, ४. पीले, ४. चकाचक, ६. हाव-भाव, ७. नये, ८. चाँद का टुकड़ा, ९. आर, १०. चुम्बन - आलिगन, ११. मेल-बोस, १२. बोठ, १३. माशूक, सोन्दयं, १४. प्रेमी, आशिक, प्रेम; १४. अधीर।

निम्नस्तर की तथा अश्लील है। साहित्य में नग्नता कोई नई चीज नहीं, और कोई बुरी चीज भी नहीं। इसकी अच्छाई या बुराई इस बात पर निभंर है कि आटिस्ट इससे क्या काम लेता है। यह अवश्य है कि 'शौक' नग्नता को जिन्दगी को पूर्णत्या प्रतिबिम्बित करने का साधन नहीं बनाते; ऐसा जान पड़ता है कि नग्नता ही उनका असल उद्देश्य है। इसी वजह से ये तस्वीरें इतनी उच्च कोटि की नहीं जितनी अपनी सुन्दर वर्णन - शैली के कारण उन्हें होना चाहिए था। 'शौक' का उद्देश्य अपने कामासक्त जज्वे की पूर्णता है, या उसको प्रज्वलित करना है। वे इसे कल्पना की लौ से परिष्कृत तथा पवित्र नहीं करते। कहीं पर यह नहीं जान पड़ता कि 'शौक' किमी प्रवल बावेग या किसी महत्त्वपूर्ण और स्थायी उद्देश्य की पूर्ण अभिव्यक्ति के लिए उद्यत हैं और यही जिज्ञा या उद्देश्य उस नग्नता का कारण है। यदि ऐसा होता तो उन्हीं चिन्नों में अथाह जोश और चिरन्तन असर होता।

मैंने कहा है कि नग्नता कोई नई चीज़ नहीं और कोई बुरी चीज़ भी नहीं। एक 'डी॰ एच॰ लॉरेन्स' ही को लीजिए। इसके उपन्यासों में बहुत अधिक नग्नता पायी जाती है, किन्तु कामुकता नहीं है। उसका एक मिद्धान्त है, एक दर्शन है, एक धमं है। और, यह नग्नता उस सिद्धान्त, दर्शन और धार्मिकता को व्यक्त करने में उसकी सहायता करती है और उसे प्रभावशाली बनाती है। उदाहरणस्वरूप 'शौक़' को इस प्रकार की शक्ति का नितान्त अनुभव नहीं, जिसका अनुभव 'सन्ज ऐण्ड लवज़' में 'पोल' और 'क्लारा' को रितिक्रया के बाद होता है। इसी वजह से 'शौक़' के चित्तों का प्रभाव सीमित-सा हो जाता है। उसमें वह ओज और वह व्यापकता नहीं, जो 'डी॰ एच॰ लॉरेन्स' में है। लेकिन यह समझना भी ठीक नहीं कि 'बहारे-इश्क़' महज़ एक कोकशास्त्र की-सी चीज़ है। इसमें आटं है, वह सीमित ढंग का ही सही, और अपनी सीमाओं में अच्छा आटं है; और अपने उद्देश्य में सफल है। जिन्दगी के जिस पहलू को वे लेते हैं उसका वर्णन पूरी सफलता के साथ करते हैं। उनके बयान में कोई कमी नहीं, कोई झोल नहीं, कोई बेढंगापन नहीं। हर जगह सफ़ाई है, रवानी है, एक नाटकीय गौरव है। सारा सीन (दश्य) आंखों के सामने आ जाता है, और यही 'शौक़' की महान् कृति है।

'हाली कहते हैं कि 'शौक' ने मर्दाने और जनाने मुहावरों को इस तरह बरता है कि इतने स्वामाविक ढंग से किसी ने गद्य में भी नहीं बरता। और, यह बहुत ठीक है। और यदि 'शौक' की मसनवियों में और खुवियाँ न भी होतीं तो यही एक खूबी उन्हें जीवित रखने के लिए पर्याप्त होती:

कुछ समझता है और न कुछ बूझता है + फूटी आंखों से कुछ भी सूझता है चरबी आंखों प तेरी छाई है + कुछ निगोड़े की शामत आई है जान हल्कान हो गई व खुदा + छोड़ गारत गए मेरा दिया स्था धमाधीकड़ी मधाई है + तेरी बख्तावरी कुछ आई है जानकर हाली सब मेरी हल्कान + फट पड़े सोना जिससे टूटे कान देखो - देखो बहुत न इतराओ + ठंडी - ठंडी खलो हवा खाओ

और वह होतियाँ हैं अलवेली + में नहीं कच्ची गोलियाँ खेलीं में समझती हूँ जो इरादा है + एक नटखट हरामजादा है कीन समझे तुझे ग्रधूरा है + अरे तू सब गुनों का पूरा है एक बदजात तू निगोड़ा है + तुझसे जो कुछ न हो ब: थोड़ा है

हर मुहावरे से स्वाभाविकता टपकती है। और केवल मुहावरों का प्रयोग ही प्रशंसनीय नहीं, विल्क 'शौक' वेगमों के उच्चारण तथा स्वराघात का भी सही चित्र खींचते हैं। जनानापन स्पष्ट रूप से प्रकट है। इस विशिष्ट शैली में 'शौक' लाजवाव हैं। और अपने उद्देश्य को व्यक्त करने के लिए वे सर्वोत्तम साधन का प्रयोग करते हैं।

ty and the same of the same of

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY OF

STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STATE OF STA

## सन्दर्भ-संकेत

Language in a healthy state presents the object, is so close to 9. the object that the two are identified. They are identified in the verse of Swinburne solely because the object has ceased to exist, because the meaning is merely a hallucination of meaning, because language uprooted, has adapted itself to an independent life of atmospheric nourishment....... The bad poet dwells partly in a world of words and he never can get them to fit. Only a man of genius could dwell so exclusively and consistently among words a Swinburne. His Languase is not, like the language of bad poetry, dead. It is very much alive with this singular life of its own. But the language which is more important to us is that which is struggling to digest and express new objects, new group of objects, new feelings, new aspects, as for instance, the prose of Mr. James Joyce or the earlier Conrad.

[ T. S. Eliot ]

यह बात नहीं है कि उदूँ-किवयों को व्यक्तिगत अनुभव नहीं थे। और, यह भी नहीं कि उन्होंने अपने निजी अनुभवों को अपनी मसनवियों में बयान नहीं किया है। लेकिन, यह कुछ विचित्त-सी बात है कि वहीं मसनवियों प्रसिद्ध है, जिनकी दुनिया ख्याली है, जहाँ हमारी जानी हुई चौबीस घण्टोवाली दुनिया नहीं मिलती। हौं, तो यदा-कदा निजी अनुभवों पर भा मसनवी आधारित हाती है। 'शौक' से बहुत पहले 'मीर' ने 'मुआमलात इश्क' लिखी—'किस्सर मरा भी सानेहा है अजीब'—इस मसनवी में 'मीर' ने एक ऐसी ओरत के साथ, जो किसी और के अधिकार म थो, अपनी 'मुहब्बत' का हाल लिखा है। इस मसनवी के कुछ अंशों पर ध्यान दिया जाय:

एक साहेब से जी लगा मेरा + उनके उशवी ने दिल ठगा मेरा इस्तवा में तो यह रही सोहबत + नाम से उनके थी मुझ उल्जूत ज़ बा बा करते के यो स्वा करते करते करते करते उश्वर पहा करते वह ते - वरगश्ता ज़िर जो यार हुए + एक तरह मुझसे वे दो - वार हुए

१. हाब-भाव, चोंचला; २. बारम्भ, ३. प्रेम, ४. कान, ५. उल्टा भाग्य, दुर्भाग्य।

क्या कहूँ तर्ज् देखने को ब्राह + दिल जिगर से गुजर गई व: निगाह चुपके मुँह उनका देख रहता हैं + जो में क्या-क्या न फुछ न कहता हैं वेती हर चंद अपने तौर के थे + पर तन्तर्रफ ें में एक और के थे करते जाहिर में एहिन्यात वहुत 🕂 मुझसे भी रखते एख्तेलात वहुत बात की तर्ज मेरी ही भानी + मेरी बाजुर्दगी न ख शा आती देखे अज्**वस<sup>८</sup> बरामदा<sup>९</sup> सीने 🕂 ऐना मालूम** दिल जो यों छीने सद्र<sup>9</sup>ेके नाहिए<sup>99</sup> से लेता नाफ<sup>92</sup> + चुप को जागह है, क्योंकि कहिए साक उससे आगे गुंचए 3 गुन है + यां सोखन दिवायते "तप्रमाल है पर्दे में भी जो कुछ कहा जावे + आपमें तो न टक रहा जावे बोस्ती, रब्ता १७ दफा १८, एव लास १९ + साथ मेरे या उनको रब्ते २० - खास में तकाजाई २९ मिलने का रहता + मुख्तलत २२ होने को सदा कहता मेरी तस्की थी हर जमां २३ मंजूर + ग्रापही करते मिलने का मजकर २४ वस्त<sup>२५</sup> के वादे भी रहा करते + आज-कल रात-दिन कहा करते दिल तो था रहम<sup>२ ६</sup>-आशना अजवत + कृढते ये जानकर मझे वेकस<sup>२ ७</sup> सूरत उनकी ख्याल में हरदम + ख्वाव में हो जो वह मिजा द बाहम हमतो बिस्तर प विलशिकस्वार अवदास + चाँद- सा मुँह उन्हों का तकिए पास मैं बिछीने प बेखुव<sup>3</sup> श्वो बेख्वाव<sup>3 ९</sup> + एक पैकर<sup>3 २</sup> परी कासा हन-ख्वाव <sup>3 3</sup> शब अरे फटे सूरते ख्याली से + दिन की हूँ में शिकस्ता अप हाली से बारे कुछ बढ़ गया हमारा रब्त ३६ + हो सका फिर न दो तरफ से ज़ब्त ३७ तब हुआ बीच से यह रप्तए 3 द हेजाव + जब वदन में रही न मृतलक 3 रताव 3 ° एक दिन हम वे मुत्तसल ४ वैठे + अपने दिल ४ - ख्वाह दोनों निल बैठे शौक का सब कहा कबूल हुआ + यानी मक्सूदे 3 दिल हसूल ४४ हुआ वास्ते जिसके या में आवारा + हाय आई मेरे व: गह<sup>४६</sup>गहे दस्त<sup>४७</sup>दी हम प्रागोशी ४८ + हमसरी४९हम-किनारी ५० हमदोशी५९ पंद रोज इंस तरह रही सोहबत 🛧 प्यार एखनास रावतः

१. ढंग, २. यद्यपि, ३. अधिकार, ४. संयम, ५. मेल-जोल, ६. दुःखी होना, ७. अच्छा, ८. बहुत, १. उमरे हुए, १०. बीच छाती, ११. कोर, किनारा; १२. निाभ, १३. कली, १४.बात, १४.सम्बन्ध में,१६. रुकना, आगे-पीछे सोच विचार करना;१७. सम्बन्ध, मेलजोल, १८. प्रेम, ६९. निष्कपट व्यवहार, २० विशेष सम्बन्ध, २१, माँगनेवाला, चाहनेवाला; २२. समागम, २३. सदा, हरवक्त; २४. चर्चा, २५. मिलन, २६. दयालु, २७. निस्सहाय, २८. बरौनी, २९. चिन्तित, ३०. अधीर, ३१. निद्राविहीन, ३२. रूप, शरीर; ३३. साय सोनेवाला, ३४. रात, ३४. दुरबस्या, ३६. प्रेम, ३७. रोक-पाम, प्रवरोध; ३८. पदी उठाना, ३९. तिनक भी, ४०. ताकृत, वल; ४१. निकट, सटकर, ४२. मित, एक-दूसरे को चाहनेवाले, ४३. अभीष्ट, वांछा; ४४. प्राप्त, ४४. चाँद का टुकड़ा, ४६. सुन्दरी, ४७. कभी-कभी, ४६. प्राप्त हुई, ४९. आलिंगन, ४०. बरावरी, ११. गोद में लेना, ५२. कन्धे से कन्धा मिलाना।

भत्यक्ष खप से विदित है कि यह उसी तरह की चीज़ है, जो 'शोक़' की मसनवियों में मिलती है। 'शोक,' की मसनवियों का उद्गम-स्थान यही 'मआमिलाते-इश्क़' है। यह कह सकते हैं कि 'शोक़' की मसनवियां भी मआमिलाते-इश्क़ हैं—कुछ अधिक विस्तार के साथ, और इनमें जीवन से सामीप्य भी कुछ अधिक है और वर्णन-शैलो भी कुछ अधिक सुन्दर है।

'मोमिन' की मसनवियों में भी आपबीती है। जिन जज्बात वो अनुभूतियों का वर्णन 'मोमिन' ने किया है, उनकी शुद्धता और वास्तविकता में कोई आपत्ति नहीं हो सकती। मोमिन की एक मसनवी है, जिसका नाम है 'कौले-ग्मी'। 'शैप्ता' 'साहेव' का जिन्न करते समय लिखत हैं:

" साहेव' तख़ल्लुस, उनका नाम 'उम्मतुल फ़ारमा वेगम' था। वे 'साह्व जी' के नाम से प्रसिद्ध थीं; सुन्दरता के आकाश का चन्द्रमा थीं। सूर्य की मौति पूर्व से पश्चिम आई। दवा-दारू के सिलसिले में उनको 'मोनिन खाँ' से काम पड़ा। कुछ महीनों तक उनका सम्बन्ध रोग तथा आपिध से था। कई वर्ष हुए कि लखनऊ लौट गयीं। 'कौले-ग्मी' नामक मसनवी जो उपयुक्त खाँ साह्व की रचना है, उसी सुडौल शरीरवालों की रूप-छिन का विवरण है।" अर्थात् यह मसनवी 'मोमिन' की आपवीती है। वे स्वय कड्ते हैं:

यह कहानी न यः है अफ्साना ें + दावें वेदाद है मज़लूमाना है नहीं अशझार यः नाले हैं है कई + शोरिश दिल के हैं तबख़ालें कई अर्थात् वह एक शोख पर मरते हैं, दिल निछावर करते हैं, जान देते हैं। किन्तु वह अत्याचारियों का सरदार जिसमें प्रेम है, न दया, न मुरौवत, निर्दोष 'मोमिन' को सताता है। जब 'मोमिन' समझते हैं कि 'शोक' संतप्त प्राण अब चलाजब वे अनुभव करते हैं कि 'अद जीवन का अन्तिम क्षण आ गया है' तो वह वसीअत करते हैं और वह वसीअत यह है:

यह बसीअत है कि जब नाश<sup>9</sup> उठाओ नाश सेहरा<sup>9</sup> की तरफ लेकर जाओ वह जो कूचा<sup>92</sup> है बहुत कह<sup>93</sup>-अफ़ज़ा दिलकुशा<sup>94</sup>, तबऽ<sup>94</sup>-कुशा सीना<sup>95</sup>-कुशा वां सरे-राह<sup>9</sup> हें एक बामे<sup>94</sup> बुलन्द<sup>94</sup> सरफ़राज़ी<sup>98</sup> में फ़लक<sup>29</sup> से दह-चन्द<sup>22</sup>

१. कहानी, गल्प; २. दुहाई, ३. अन्याय, ४. पीड़िताबस्था में, ५. थेर, ६. चीख, आर्तनाद; ७. बेचेनी, ८. रुणावस्था में होठों पर पड़ो हुई पपड़ियाँ, १. मरनेवाले के आदेश, जो उसकी मृत्यु के बाद पूरे किये जायं, १०. लाण, शव; ११ मरस्थल,१२. गली, १३. प्राणवद्धं क, १४. हृदय को विकसित करनेवाले, १४. मन प्रसन्न करनेवाला, १६. शरीर को पुलकित करनेवाला, १७. नुक्कड़, १८. कोठा, १९. ऊँचा, २०. ऊँचाई, २१ आसमान, २२ दस गुना।

उसमें एक गृरका है बा-सव नित्व कि पि पि महवश है वहाँ गुरका- निवान हाय उस कू में न जा सकता था में वर्ग में आप ही आ सकता था है यः मरना उसी काफ़िर के लिए + उसी बेददं सितमगर के लिए उसी के शौक में जा निकले हैं + हर बुने प्रमुख के कृ गां निकले हैं उसीके इश्क ने में महरूम हुआ + वस्ल व्यक शब भ भी मुअस्सर न हुआ

नाश<sup>9 ६</sup> पहले मेरी ले जाइयो वां + कि भला कोई तो निकलं अरमां गो<sup>9 ७</sup> न थक जाओ व वां दम लीज्यो + दम के दम<sup>9 ८</sup> जानके वक्णा<sup>9 ९</sup> कीज्यो

बह भी शायद कहीं आकर देखे + गृक्षें की चिलमन उठाकर देखे इस वसीअत में कोई ख़ास दात नहीं। वह मनोवैज्ञानिक वारीकी तथा जटिलता नहीं, जो 'ज़हरे-इश्क़' में मिलती है। जो कुछ भी हो, शोक-संतप्त आत्मा चल बसती है:

कह के यह खींची एक प्राहे-जां-सोज २° + जल गया , जों२१ दिने हंगामा २२- फरोज़

जान सीने से गई ददं के साथ + हो गया सदं के वमे सदं के साथ परन्तु हुमें दुःख नहीं होता। किन की नैराश्ययुक्त भृत्यु पर उससे कोई सहानुभूति नहीं होती। कारण कि किनता के बदले शाब्दिक श्लेष का आधिपत्य है: 'हो गया सदं दमे-सदं के साथ', 'गर्मजोशी नफ्से सदं ने की।' ये अश्आर नाले नहीं बन पाते। एक शेर है:

यक घुआँ नालः व अफ़गां से उठा + शोला<sup>२४</sup> कैसा विले-सोखां<sup>२५</sup> से उठा 'मीर' कहते हैं:

छाती जला करे है सोज़े रहे - दर्क बला है + एक आग-सी लगी है क्या जानिए कि क्या है 'सीदा' कहते हैं:

नहीं मालूम इस सीने में क्या जो शम्मः जलता है धुआं नोके-ज्वां से बात करने में निकलता है

'मोमिन' के शेरों में बाग शोता नहीं उठाती, दोड़ती है। मिब्रगण वसीअत के अनुसार नाश उठाकर चलते हैं और वहां पहुँचते हैं जिस जगह उस बुते-काफ़िर

१. खिड़की, २. खूब सज़ा हुआ, ३. विधुवदनी, ४. खिड़की में बैठी हुई, ५. गली, ६. और नहीं तो, ७. नास्तिक, माणूक; द. ज़ालिम, अत्याचारी; ९. जड़, १०. बाल, रोऔ; ११. आह, १२. प्रेम, १३. विधुवदनी, १४. मिलन, सहवास; १५. रात, १६. लाश, भव; १७. यचि, १८. योड़ो देर, १६. ठहराव, २०. प्राणधातक, २१. समान, २२. इलवल पैदा करनेवाला, २३. ठण्डा, मुदी; २४. ज्वाला, २४. विदग्ध हुदय, २६. अन्तज्वीला।

34111

- FORDS

THE REAL PROPERTY.

रिक्ट कहा है

का मकान था। वह झरोखे पर विराजमान थी। उसने 'मोमिन' की नाम देखी और :

बेख इस हाल को अफसोस आया + गिर पड़ो दिल जो जरा घबराया गिरते ही मर गई बस यह दिलगीर + जज बे - उल्फत ने दिखायी तासीर हमें तनिक भी विश्वास नहीं होता कि प्रेमाकूलता ने यह प्रभाव दिखाया होगा, और विश्वास इसलिए नहीं होता कि 'मोमिन' की कला सफल नहीं, व्यक्तिगत अनुभव काव्योचित अनुभव नहीं वन पाया है।

'दाग्' ने भी 'फ़रियादे-दाग' में आपबीती लिखी है। वह अपने 'दर्दे-दिल' का वर्णन इस प्रकार करते हैं:

में ही क्या हूं तेरी जफ़ा के लिए + रहा कर रहा कर खुदा के लिए किसी करवट से कल नहीं आती + नहीं आती अभी नहीं जी बहसता नहीं किसी सूरत + दम निकलता नहीं किसी चश्म बनाक है तो दिल ग्मनाक + सीन: सद किपारा के बो जिगर सद चाक के जोक 13 से क लब 18 थरपराता है + ददं भी उठके बैठ जाता चम्मे - पुरखं भे से नहियां जारी + रीशे नाख न से तन प गुलकारी " दिल की हालत बुरी है सीने में + सांस चतती छुरी हे लग गई किसकी बद्दुआ मुझको + मेरे अल्लाह ? बरें - दिल का इलाज मुश्किल है + बच गये कल तो आज मुश्किल है जान जाती है दिल के आने से 🕂 मौत आती है इस दुश्मने-नाम वो नग् कौन कि में + मुवतला-ये व अजाव कि में बिस्मिले<sup>२९</sup> इजतराब<sup>२२</sup> कौन कि म + अपने जीने से तीरे-गम का निशान: कौन कि मैं + पायशाले 3 जमान: 28 आशिक -वदवकार रप कौन कि मैं + सबमें बे-एतवार मुज्तर<sup>२६</sup>वो नाशकेव<sup>२७</sup> कौन कि मैं + सैदे<sup>२८</sup>-दामे<sup>२९</sup> - फरेड<sup>3</sup> कौन कि मैं चश्म-बर-राहे<sup>3</sup> -यार कीन कि मैं + हम: - तन<sup>3 २</sup>-इन्तज़ार कीन कि मैं तेगे-हसरत33 उतर गई दिल में + वेकरारी3४ ठहर

दिखया, विरह-विधुरा; २. प्रेमाकर्षण, ३. प्रभाव, ४. अत्याचार, ५. कृपा, ६. आँख, ७. भींगी हुई, =. दु:खी, ९. छाती, १०. सी, ११. ट्कड़े, १२. फटा हुआ, १३. कमजोरी, १४. दिल, १४. खून से भरी हुई, १६. जख्म, १७. चित्रकारी, १८. मान-प्रतिष्ठा, १९. फँसा हुआ, २०. कष्ट, २१. अधमुआ, २२. वेचैनी, २३. पददलित, २४. समय, युग; २४. अप्रतिष्ठित, २६. वेचैन, २७. अधीर, २६. जाल में फैसा हुआ शिकार, २९. जाल, ३०. घोखा, ३१. प्रीत की प्रतीक्षा में आँख विद्याये हुए, ३२. सर्वाग प्रतीक्षा, ३३. अपूर्ण अभिलाषाएँ, ३४. बेचैनी।

वर्णन में कृतिमता है। पढ़नेवाले को 'दाग़' के 'दर्वे-दिल' का अनुभव नहीं होता; उनके शाब्दिक कला-कीशल का प्रभाव अवश्य पड़ता है। 'कौन कि मैं' की पुनरावृत्ति में विलब्ट-कल्पना के अतिरिक्त और क्या रखा है। 'मीर', 'मोमिन', 'दाग़' और भी नाम गिनाय जा सकते हैं, उदाहरण दिये जा सकते हैं।

किन्तु उद्दें में वे ही मसनवियां मशहूर हुईं, जिनमें 'आपवीती' नहीं, व्यक्तिगत अनुभव नहीं, वास्तविकता नहीं। इसका कारण यह है कि 'आपबीती' और किवता में, जहाँ तक उदूं-मसनवियों का सम्बन्ध है — कुछ वैर-सा जान पड़ता है। 'मुआमिलाते-इश्क्, में 'मीर' अपनी मानसिक दशा का वर्णन इस प्रकार करते हैं:

शोक से उसके हाल वीगर गूँ + पारा - पारा विल वो जिगर सब ख़ूँ रंग हर दम मिज़ा न का कुछ श्रीर + कल का कुछ और आज का कुछ और क्या वया करिये बेकरारी का + जिक्र क्या हाले - इन्तरारी का जी पड़ा तरसे साथ सोने को + दिल परीशान के जिम्मा होने को पास उनके रहूँ तो विल को करार कि कि कर कहरे दुक एक करिये हज़ार क्या कहूँ जो अ-ज़ीअतं देखीं + हर क़दम पर क्यामतं देखीं यह 'मीर' की 'आपवीती' है। 'परसराम' की मानसिक दशा देखिए:

यः सरगर्में - फ़्रियाद वो जारी हुआ + लहू उसको आंखों से जारी हुआ दोनों में अन्तर स्पष्ट है। 'मीर' ने 'परसराम' की मानसिक दशा का वर्णन अधिक काव्योचित उग से किया है। ऐसा जान पड़ता है कि 'लेडी औफ़ शैलाट' की तरह उदूं के किवयों पर भी एक प्रकार का अभिशाप है। 'लेडी औफ़ शैलाट' दर्पण में दुनिया के अनुरंजित दृश्यों को देखती है और वह एक रंगीत तिलिस्मी नवृश बुनती है, लेकिन उसने सुना है कि खड़की से झाँकना मना है। खड़की से झाँकना, दुनिया को स्पष्ट रूप से देखना, उसके हक में घातक है। बहु दुनिया को दर्पण में देखती रही और रंगीन फूल-पत्तियाँ बनाती रही। एक दिन 'लान्सलाँट' गाता हुआ उस राह से गुजरा। अब उससे ज़ब्त नहीं हो सका; उसने खड़की के पास जाकर 'लान्सलाँट' को देख किया। परिणाम बही हुआ, जो होना था। उसका दर्पण चूर-चूर हो गया; जो गुल-बूटे वह बुन रही थी वे नष्ट-भ्रष्ट हो गये और उसकी जिन्दगी के दिन पूरे हा गये। उदूं के किव जब-तब दर्पण में ज़िन्दगी की झलक देखा करते हैं और 'परसराम', 'जवाने राज्ना', 'बेनजीर व बद्रेमुनीर', 'ताजुलमुन्क और बकावली' की कहानियों से अपनी किवता के ताने-बाने बनाते हैं तो वे सुरक्तित रहते हैं। किन्तु जहाँ उन्होंने

१. और ही दशा, शोचनीय दशाः २. स्त्रमाव, प्रकृति; २. विक्षिप्तावस्या, ४. विक्षिप्तः बेचैन; ५. शान्त, स्थिर; ६. ठहराव, ७. दु:ख, कब्ट, पीड़ाएँ; ८. प्रलयकालीन दृश्य।

खिड़की से झाँका और ज़िन्दगी को स्पष्ट रूप से देखा तो उनका कविता-रूपी दर्पण टूट जाता है। लेकिन 'शौक' का काव्य-दर्पण नहीं टूटता। इस कविता के कुछ बन्दों को व्यानपूर्वक देखा जाय:

On either side the river lie

Long fields of barley and of rye,

That clothe the world and meet the sky;

And thro' the field the road runs by

To many-tower'd Camelot;

And up and down the people go,
Grazing where the lilies blow
Round an island there below,
The island of Shalott.

Willows whiten, aspens quiver,
Little breezes dusk and shiver,
Thro' the wave that runs for ever
By the island in the river

Flowing down to Camelot.

Four grey walls, and four grey towers,

Overlook a space of flowers,

And the silent isle imbowers

The lady of Shalott.

There she weaves by night and day
A magic web with colours gay.
She has heard a whisper say,
A curse is on her if she stay

To look down to Camelot,

She knows not what the curse may be,
And so she weaveth steadily,
And little other care hath she,
The lady of Shalott.

And moving thro' a mirror clear

That hangs before her all the year,

Shadows of the world appear.

There she sees the highway near

Winding down to Camelot;

There the river eddy whirls,
And there the surly village-churls,
And the red cloaks of market girls,

Pass onward from Shalott.

But in her web she still delights

To weave the mirror's magic sights,

For often thro' the silent nights—

A funeral, with plumes and lights,

And music, went to Camelot:

Or when the moon was overhead,
Came two young lovers lately wed:
I am half-sick of shadows', said
The lady of Shalott,

A bow-shot from her bower-eaves,
He rode between the barely sheaves,
The sun came dazzling through the leaves,
And flamed upon the brazen greaves
Of bold Sir Lancelot.

A red-cross knight for ever kneel'd

To a lady in his shield,

That sparkled on the yellow field,

Beside remote Shalott.

His broad clear brow in sunlight glowed; On burnished hooves his war-horse trode; From underneath his helmet flow'd His cool-black curls as on he rode,

As he rode down to Camelot

From the bank and from the river He flash'd into the crystal mirror; 'Tirra lirra' by the river

Sang Sir Lancelot.

She left the web, she left the loom, She made three paces thro' the room She saw the water-lily bloom, She saw the helmet and the plume,

She look'd down to Camelot.

Out flew the web and floated wide;
The mirror cracked from side to side;
'The curse is come upon me', cried
The lady of Shalott,

३. 'दागृ' ने भी कुछ इसी प्रकार का नख-शिख प्रस्तुत करने का प्रयास किया है:

रखं में ज़िहर था नूर का आलम + और उसपर गुक्र का आलम जुट्टी-जुट्टी भवों की बह तहरीर + क्यों न दिल इस लकीर पर हो फ़्क़ीर चम्मे - खूँ - रेज़ वह फ़्साव - अंगेज़ + जिसका शागिवं फ़ितनए वंगेज़ गर्दन उसकी है वह सुराहीदार + हो सुराही भी देखकर सरशार ऐसे पत्थर व: दोनों कुन्बए - नूर + शीशए-दिल हो जिनसे चकनाजूर गात बांकी बदन सुडौल तमाम + फ़ित्ना - क्द, फ़ित्ना - चम्म, फित्ना - खरम,

निगहे - मस्त होशियारी से + लड़नेवाली छुरी - कटारी से लबे-पा- 3-ख़ुर्वा पर मिसी की घड़ी + दिले बीमार पर थी रात कड़ी जोश पर बादए ४ - जवानी है + यही चाहे ज़्क़न ५ का पानी है सज-धज आफ़्त गृज़ब तराश - ख़राश + किसी अच्छे की दिल ही दिल में तलाश 9

वह अटकती हुई नज्र, आहा ! + वह लचकती हुई कमर आहा ! नग्राए - हुस्त की तरंग गृज्व + नौजवानी की यो उमंग गृज्व शोख्याँ हैं हेजाव । में कैसी + 'लनतरानी' जवाव में कैसी

१. चेहरा, २. दशा, ३. गर्व, घमण्ड; ४. रेखा, लकीर; ५. खुन बहानेवाली, ६. झगड़ा खड़ा करनेवाला, ६. शिष्प, ८. बखेड़ा, ९. मतवाला, १०. प्रकाश-कुम्भ; ११. उपद्रवी डील-डोल; १२. दुष्ट आंखें, १३. पान चबाये हुए ओठ, १४. योवन-मद, १५. चिबुक, १६. काट-छाँट, १७. खोज, १८. पदी, १९. डींग, आत्म-प्रशंसा।

उफ् रे अहवे - शबाब को मस्ती + वे पिए है शराब की मस्ती कभी मुँह पर नकावे - काकुल है + कभी मुँह फरेकर तगाफुल है अाईने से निगाहें लड़ती हैं + खुद-व-खुद चितवनें विगड़ती हैं हुस्त की आन - वान, हाय गज़व + वेनेयाज़ी को शान, हाय गज़ब की विगड़ती हैं हुस्त की आन - वान, हाय गज़ब के वेनेयाज़ी को शान, हाय गज़ब की वाग की शान, हाय गज़ब की वाग की शान है: 'जिसका शागिद फिरनए-चंगेज़', 'फिरन-क़द, फिरन-चश्म, फिरन-ख़ेराम।'शौक़' के नख-शिख-वर्णन में प्राकृतिक सादगी अधिक है, जिन्दगी से सामीप्य भी अधिक है।

४. 'दाग्' भी कुछ इसी तरह की रस्मी प्रशंसा करते हैं:

इश्क ताव"-वो-तवाने आशिक है + शाने - आजिक निशाने - आशिक है इश्क् ही आरजूए - आशिक है + आरज् आवरूए - आशिक इश्क नेमत 9° है आदमी के लिए + इश्क जन्नत 9 है आदमी के लिए दिल इसी से जवान रहता है + मर - निटों का निशान १२ रहता है इरक क्या-क्या बहार देता है + यह दिलों को उमार बुजिदलों १3 को दिलेर १४ करता है + यह दिलेरों को शेर करता है इश्कृ का दर्द राहते १ ५ - जां है + दश्कृ का जुल आबे १६ - हैवां है इससे दिल का चिराग रौशन है + आंख रौशन, दिमाग इश्कृ से रहती है तबीअत गर्म + शोला 9-हयों के साथ सोहवत १८ गर्म के खेल हमने खेले हैं + सी परीजाद १९ इश्क के लुत्फ<sup>२</sup>° हमने पाए हैं + क्या कहें क्या मजे उड़ाए हैं का लुत्क जिन्दगानी है + जिन्दगी इश्क का मजा ईमान है खुदा रक्खें + यह मेरी जान है इश्क ख्वा रक्बे 'शौक' की तरह 'दाग्' भी प्रेम से अवगत नहीं। 'दाग्' का प्रेम, प्रेम नहीं, कुछ और चीज है।

प्र. यह नग्नता 'कुछ' शौक का आविष्कार नहीं । वह तो बस इतना ही कहने पर सन्तोष करते हैं: 'पर जो कुछ जी में थो व: बात हुई ।' 'नसीम इस स्थान से कुछ आगे बढ़ते हैं। अन्तर यह है कि 'नसीम' का शाब्दिक श्लेष इस नग्नता पर पर्दा डाल देता है:

९. यौवनावस्था, २. अलकों का पर्दा, ३. लापरवाही, ४. किसी चीज की चाह न होना, ४. शक्ति, वल; ६. गौरव, ७. चिह्न, ८. अभिलाषा, ९. इज्ज्त, प्रतिष्ठा; १०. ईश्वर की देन, सुख-सम्पत्ति, ११. स्वर्ग, १२, यादगार, १३. डरपोक लोग, १४. साहसी, १४. मन की सुख-शान्ति; १६. अमृत, १७. वह सुन्दर्या, जिनका चेहरा आगभभूका हो, १८. सहवास, १९. परी का बच्चा, २०. आनन्द ।

यह कहके लबों से कृत्व घोले + मस्ती ने दिलों के ओक् दे खोले काविश प हुआ गोहर से अल्मास + ग्रु क्वे ने बुझाई ओस से त्यास का ग्रु क्वे - यास्मी या ग्रु त्नार + या दामने - सर्व अगृं वा - जार वा सुब्हे-सफ़ा दे यो ग्रु तो - वा समें + फूली दख़े-मेह विवाद से फ़्क़ प्या क्या आगे लिखू कि अब सरे-दस्त कि ही तो नग्तता 'शौक़' का अविद्यार नहीं। 'शौक़' में जो नयी चीज है, वह ही उनका आटं है:

When he came to, he wondered what was near his eyes, curving €. and strong with life in the dark, and what voice it was speaking. Then he realised it was the grass, and the peewit was calling. 'The warmth was Clara's breathing-heaving. He lifted his head and looked into her eyes. They were dark and shining and strange, life wild at the source staring into his life, stranger to him, yet meeting him, and he put his face down on her throat afraid. What was she? A strong, strang, wild life, that breathed with his in the darkness through this hour. It was all so much bigger than themselves that he was hushed. They had met, and included in their meeting the thrust of the manifold grassstems, the cry of the peewit, the wheel of the stars..... And after such an evening they both were very still, having known the immensity of passion. They felt small, half-afraid, childish and wondering like Adam and Eve when they lost their innocence and realised the magnificence of the power which drove them out of Paradise and across the great night and the great day of humanity. It was for each of them an initiation and a satisfaction. To know their own nothingness, to know the tremendous living flood which carried them always, gave them rest within themselves. If so great a magnificent power could overwhelm them, identify them altogether with itself, so that they knew they were only grains in the tremendous

१. होठों, २. मिश्री घोली, मोठी-मोठी बातें कीं, ३. गिरहें, ४. संघर्ष, प्रयास; ५. मोती, ६. हीरा, ७. कली, ८. चमेली, ९. अनार का फूल, १०. अँगरखे या कुरते का लटकता हुआ भाग, ११. रक्त-रंजित, १२. उज्ज्वल प्रभात, १३. औचल में गुलाब के फूल भरे, १४. सूर्य, १४. उषा की लालिमा, १६. वर्तमान समय में, थोड़ी देर के लिए।

heave that lifted every grass-blade its little height, and every tree and living thing, then why fret about themselves? They could let themselves be carried by life, and they felt a sort of peace each in the other. There was a verification which they had together. Nothing could nullify it, nothing could take it away; it was almost their belief in life.

[ D. H. Lawrence: Sons and Lovers ]

७. मैंने 'शौक' की मसनवी, 'जृह्ने-इश्क' का ज़िक जान-बूझकर नहीं किया है। कारण यह है कि जो नई चीज़ 'शौक' ने मसनवी को दी वह 'जृह्ने-इश्क' में नहीं है। कहा जाता है कि इस मसनवी में एक विषय तो ऐसा चित्ताकषंक तथा हृदय-विदारक लिखा है, जिसकी मिसाल आदिकाल से लेकर इस समय तक किसी मसनवी में नहीं मिलती।' (जलालुद्दोन अहमद: तारीख़ मसनवियाते 'उदूं) यह 'चित्ताकषंक तथा हृदय-विदारक' विषय 'वेसवातीए-दुनिया' ( संसार की निश्सारता) और 'आख़िरी वसीअत' के सम्बन्ध में है। ससार की निश्सारता एक ऐसा प्रत्यक्ष विषय है, जिससे उदूं को गृज़लें और किते मरे-पड़े हैं। कहा जाता है कि जो तासीर तथा हृदयोत्पीड़न 'शौक़' के वर्णन में है वह कहीं नहीं मिलती है। वह वयान इस प्रकार है:

जाय - इबरत - सराय - फ़ानी है + मौरदे - मर्गे - नौजवानी है क च - क च मकान थे जिनके + आज वह तंग गोर में पड़े हैं कल जहाँ पर श्राप्का वो गुल थे + आज देखा तो खार बिल्कुल थे जिस चमन में था बुल बुलों का हुजूम क + आज उसजा है आशियान ए के - बूम वे बात कल की है नौजवान थे जो + साहे बे - नौबत के वो निशान के बो लाज खुद हैं न है मकां बाकी + नाम को भी नहीं निशां बाकी ग़ैरत कि नहीं कि वादशाहे - हर मह ज़बीं के न-रहे + हैं मकां ग़र तो वह मकों के न रहे जो कि थे बादशाहे - हए त कि - एक लीम + हुए जाजा के ज़े रे - खाक मोक़ी म कि वे बादशाहे - हए त कि - एक लीम + कीन - सो गोर में गया 'बहराम' अब न 'उस्तम' न 'साम' बाको है + एक फ़कत विश्वास - नाम बाको है कल जो रखते थे अपने फ़क़ विश्व पताज + आज हैं फ़ातिहा के को वह मुहताज

<sup>9.</sup> स्थान, २. शिक्षा, ३. मकान, ४. नश्वर, ५. मरने की जगह, ६. कृब, ७. कली, फूल; ६. फूल, ९. काँटा, १०. भीड़, ११. घोंसला, १२. उल्लू, १३. वाले, स्वामी, १४. समय-समय पर बजनेवाला बाजा; १५. झंडा, १६. दूसरों को लिजत करनेवाली, १७. चन्द्रमा के-से ललाटवाली, विद्यु वदनी, १६. मकान में रहनेवाले, १९. संसार के सातों देशों के राजा, २०. मिट्टी के नीचे, २१. ठहरे हुए, २२. केवल,२३. माथा, ललाट; २४. परलोकगत बात्मा की सद्गति के लिए कुरान का प्रथम परिच्छेद पढ़े जाने की रस्म।

थे जो खुदसर जहान में मशहूर + खाक में मिल गया सब उनका गुरूर इत्र मिट्टी का जो न मलते थे 🕂 न कमी ध्रुप में तिकलते थे गर्दिशे - चर्छ 3 से हेलाक इए + उस्तुख्वां तक भी उनके खाक हुए थे जो मशहूर 'क सर' देवो 'फ्ग्फ्र' - वाकी उनका नहीं निशाने - क बूर' ताज में जिनके टॅकते थे गौहर + ठोकरें खाते हैं वः कातप - सर रक्के ° - युसुफ, थे जो जहाँ में हसीं 🕂 खा गए उनको आसमान वो जुर्मी हर घड़ी मुन्क्लिब " जुमाना है + यही दुनिया का कारखाना है है न 'शोरीं' १२ न 'कोहकन' १3 का पता 🕂 न किसी जा है नल-दमन १४ का पता बूए 14 - उक्कृत 1 के तमाम फैलो है + बाकी अब कै स 19 है न लैली है सुब्ह को तायराने '- खुश-इल्हान १९ + पढ़ते हैं 'कुल्लोमिन २° अलैहा फान' मौत से किसको इस्तगारी र है + आज वह कल हमारी बारी है जिन्दगी बे-सबात<sup>२२</sup> है इसमें + मौत ऐने<sup>२3</sup>-हयात है इसमें यहाँ बहुत ही साधारण और आम वातों का सीधा-सादा वर्णन है। बयान में एक लण्दारी है। शब्दों की सरलता, विचारों का साधारणत्व तथा संगीत की शीघ्र प्रभावकारिता ने बाह्य रूप से इन शेरों में जाद् का प्रभाव पैदा कर दिया है। किन्तु, जिसे शेर पढ़ना आता है उसे फौरन महसूस होता है कि इनमें जो असर है, वह नजर का घोखा है, वास्तविकता नहीं, घोखा है। इन शेरों में वही बात कही गई है, अधिक विस्तार से कही गई है, जो 'मीर' के मशहर किते, 'कल पाँव मेरा कासए-सर पर जो आ गया' में है :

कल जो रखते थे अपने फ़र्क़ २४ प ताज़ + ग्राज हैं फ़ातिहा २५ को वह मृहताज थे जो ख़ुदसर २६ जहान में मशहूर + ख़ाक में मिल गया सब उनका गुरूर स्व मिट्टी का जो न मलते थे + न कभी धूप में निकलते थे गरिशे २७ - चख़ से हेलाक़ हुए २८ + उस्तख्वां २९ तक भी उनके ख़ाक हुए समानता स्पष्ट है और यह भी स्पष्ट है कि 'मीर' का किता अधिक चित्ता-कर्षक है।

इन शेरों से पता चलता है कि 'शौक' की संवेदना-शक्ति बहुत साधारण ढंग की थी, उनके सोचने का ढंग भी मामूली था। उसमें कोई ताजगी, गहराई, नयापन

१. स्वेच्छाचारी, घृष्ट; २. कुचक, ३. आसमान, ४. मारे गये, ५. हड्डी, ६. बादशाहे-छम की उपाधि, ७. चीन देश के महाराजों की उपाधि, ६. कृष्टें, ९. प्याला, सर की खोपड़ी; १०. युसुफ़ से स्पर्दा करने योग्य, ११. बदलनेवाला, १२. ईरान के बादशाह खुमरो की स्त्री, जिस पर 'फ़रहाद' आसक्त था, १३. फरहाद की उपाधि; १४. राजा नल और रानी हमयन्ती, १४. गन्ध, १६. प्रेम, १७. लैली के प्रेमी मजनू का नाम था, १८. पक्षी, १९. मीठे स्वरवाले, २०. उसकी सभी चीजें नश्वर हैं, २१. छुटकारा, मुक्त; २२. अस्थायी, नश्वर, २३. ठीक, असल, परम; २४. माथा, ललाट; २४. मृत प्राणी की शान्ति के लिए प्राथन(, २६. स्वेच्छाचारी, २७. कुचक, २८. वध किये गये, २९. हड्डी।

नहीं इन शेरों में वह अनोखापन नहीं, जो उदाहरण-स्वरूप 'डत' की उस किता में है, जिसका शीप क है 'मृत्यु', जिसका जिक ऊपर हो चुका है। वात यह है कि हँमना-रोना, घृणा या प्रेम करना, किसी बात पर क्रोधित होना या किसी चीज को घृणापूर्वक देखना इत्यादि सबके वश की बातें हैं। हमें कोई आघात पहुँचता है तो हम रो देते हैं, जैसे किसी सगे-सम्बन्धी की मृत्यु पर; कोई किसलकर की वह में गिर पड़ता है तो हम हैंस देते हैं; किसी 'अप्सरा को लिज करनेवाली विधु-'वदनी' को देखते हैं तो उससे प्रेम करने लगते हैं और इसी तरह की होनेवाली घटनाएँ अपनी प्रकृति के विचार में हमारी खास-खास अनुभूतियों को उभारती है। इस प्रकार मानो किसी स्विच ( switch )-विशेष को दवाने से एक विशिष्ट जानी हुई अनुभूति उभरती है। यदि कविता क' आधार इस प्रकार की साधारण बनी-बनाई अनुभूतियों पर हो तो वह अच्छी कविता न होगी। कविता में अनुभूतियों का आकार-प्रकार कुछ विभिन्न होता है। वे सस्ते ढंग की नहीं होतीं, वे आसानी से उभरनेवाली नहीं होतीं, उनमें सतहीपन नहीं होता, और उनकी अभिव्यक्ति में भी सस्ते शब्द तथा रूपक नहीं होते, सस्ती लयदारी नहीं होती।

'शौक़' के शेरों में सोचने का ढंग सस्ता, अनुभूतियाँ सस्ती, शब्द तथा चित्र सस्ते और लयदारी भी सस्ती है। इस विचार से 'मोमिन' की निम्नलिखित काव्य-पंक्तियाँ अधिक अच्छी हैं:

- ऐयामे - इशरते फानी 3 बहु हम हैं न वह तन - आसारी जाय वहशत<sup>व</sup> से सूए -सेहरा नहीं भ्रपने घर की बीरानी खाक में रश्के <sup>९</sup> - आसमा से मिली कंसी हाय बुलन्द ऐसी वहशत १ - सरा में आये कौन बेदरी<sup> १२</sup> है रहो दर बुलन्दिए हुई वह - दोवार क्या ओमादे १3 हुए वह सक् फ़े १५ - रंगीं वो ज़र १६ - निगार कहाँ जुज् 19 सिग्ह 1 वो नुजूमे - नूरानी 2º

१. दिन, समय; २. सुख-विलास, ३. नश्वर, ४. आराम, चैन; ४. विक्षिप्तता, ६. ओर; ७. जंगल, मरुस्थल; ८. निर्जनता; ९. जो ऊँचाई में आसमान से स्पर्धा करे; १०. महून; ऊँचाई; ११. घवराने की जगह, १२. वे-दरवाजे का होना, १३. खम्भे, १४. लम्बे-लम्बे, १४. छत, १६. स्वर्णजटित, १७. सिवा, १८. आसमान, १९. सितारे, २०. ज्योतिमंग ।

जाय - गुल हैं चमन में रेज़ए संय में काह करती है नाजे - रैहानी क्ष्यट गए हैज़ वो नहा, गैर अप्रज चश्म + एक क्तरा कहीं नहीं पानी न मिला कुछ निशाने - आवे-खां + ख़ाक सारे जहान की छानी अब रही 'वसी अत', तो उसमें मनोवैज्ञानिक वारी की है, अनुभूतियों में उलझाव है,

अब रही 'बसीअत', तो उसमें मनोवेशानिक वारीकी है, अनुभूतियों में उलझाव है, जो उदूं-कविता के लिए नयी चीज़ है, परन्तु वर्णन-शैली सुन्दर नहीं है; और 'शोक,' ने इस मौके से पूरा-पूरा लाभ नहीं उठाया है:

हम भी गर जान दे दें खाकर सम १ + तुम न रोना हमारे सर की क्सम बिल को हमजोलियों में बहलाना + या मेरी कृत पर चले आना जाके रहना न उस मकान से दूर + हम जो मर जाय तेरी जान से दूर पाएगी + ढूँढ़ने किस तरफ को जाएगी भटकेगी रूह गर न बहुत तबीग्रत को + याद रखना मेरी बसीअत " को रहना ज़ब्त<sup>9</sup> करना अगर मलाल<sup>9 २</sup> रहे + मेरी रुहवाई<sup>9 3</sup> का खयाल रहे जि़क सुनकर मेरा न रो देना 🕂 मेरी इज्ज़त न यों डूबो देना रंजे - फ फूर्त के मेरा उठा लेना + दिल किसी और से लगा लेना होगा कुछ मेरी याद से न हुसूल भे 🕂 दिल को कर लेना और से मशगूल १ ६ रंज करना न मेरा में कुर्बान " + सुन लो गर अपनी जान है तो जहान उन्न-भर कौन किसको रोता है + कौन, साहेब, किसी का होता है कभी आ जाय गर हमारा ज्यान + जानना हम प हो गई कुर्बान दिल में कुछ आने दीजियो न मलाल १८ + ख्वाब देखा या कीजियो यः ख्याल फिर मुलाकात देखें हो कि न हो + आज दिल खोलकर गले मिल लो हर्भ ९ तक होगी फिर यः वात कहाँ 🕂 हम कहाँ, तुम कहाँ, यः रात कहाँ कह लो सुन लो जो कुछ कि दिल में आए + फिर खुदा जाने क्या नसीब दिखाए देख लो आज हमको जी भरके + कोई आता नहीं है फिर मरके होती है जिन्दगानी आज + ख़ाक में मिलती है जवानी आज अब तुम इतनी दुआ करो मेरी जां 🕂 कल की मुक्किल खुदा करे आसां फल उठाया न जिन्दगानी का 🕂 न निला कुछ मजा जवानी का दिल में लेकर तुम्हारी याद चले + बागे आलम<sup>२</sup> से नामुराद<sup>२ १</sup> चले मैंने कहा है कि इस प्रकार की मिसाल उदूँ-मसनवियों में नहीं मिलती। जान देना तो ख़र आसान है, लेकिन जान देने का उद्देश्य, फिर यह ख़याल कि प्रेमी

१. फुलों के बदले, २. कण, ३. पत्थर, ४. घास, ५. गौरव, ६. एक प्रकार की घास, ७. आंख के सिवाय, ८. बहुता पानी, ९. जहर, विष; १०. मरनेवाले का इच्छा प्रगट करना कि मेरे मरने पर ऐसा-ऐसा काम हो, ११. रोकना, हृदयावेशों को अधिकार में रखता; १२. दु:ख, अन्तर्वेदना, १३. बदनामी, १४. विरह, ११. लाम, उपलब्धि; १६. संलग्न, १७. निछावर, अपित; १८. दुख, अन्तर्वेदना; १९. प्रलयकाल के समय तक, २०. संसार, २१. जिसकी कामना पूर्ण न हुई हो।

के हुइय को आघात पहुँचेगा, तदुषरान्त अपने अपमान का ध्यान, यदि प्रेमी धैयं धारण न कर सका और प्रेम की बात खुल गई; धैयं-धारण का आदेश, फिर बिलदान की आखिरी मंजिल; 'दिल किसी और से लगा लेना', साय-ही-साय यह अनुरोध: 'मेरे मरकृद प रोज़ आना तुम' और फिर अनुभूति: 'उम्न-भर कौन किसको रोता है।' यह सब तो कल की बातें हैं—'आज दिल खोलकर गले मिल लो', कारण कि 'कोई आता नहीं है फिर मरके' और फिर तक्णाई की मृत्यु पर अफ़सोस: 'ख़ाक में मिलती है जवानी आज,' और आणीर्वाद की प्रार्थना: 'कल की मृश्किल ख़ुदा करे आसान'—ये सारी बड़ी जटिल अनु-भूतियाँ हैं, और इस प्रकार की मनोवैज्ञानिक वारीकी तथा अनुभूतियों की जटिलता उदूं में नहीं मिलती। किन्तु 'शौक,' का आटं इस बारीकी और जटिलता का भार वहन न कर सका। इसलिए सुन्दर वर्णन में भद्दे धब्वे पड़ गये हैं। जैसे यह कहने के बाद कि:

ज़ब्त करना अगर मलाल रहे + मेरी क्स्वाई का ख्याल रहे इसी शेर पर सन्तोष नहीं किया जाता, बार-बार उसे द्हराया जाता है:

हो गए तुम अगरचे सौदाई + दूर पहुँचेगो इसकी रुस्वाई ह लाख तुम कुछ कहो न मानैंगे + लोग आशिक हकार। जानेंगे × × × आप कोधा न दीजिएगा मुझे + सब में रुस्वा न कीजिएगा मुझे

साथ चलना न सर के बाल खुले + ता किसी शख्स पर न हाल खुले

ज़िक सुनकर मेरा न रो देना + मेरी इज़्ज़त न यों दुवो देना
यहाँ पर एक मनोवैज्ञानिक बारीकी की गुंजाइश थी। वह यह कहती तो है
कि मेरी बदनामी का खयाल रहे, किन्तु उसकी हार्दिक इच्छा यह है कि बदनामी
दूर-दूर फैले। वह चाहती है कि खबर सुनते ही प्रेमी दौड़ा हुआ चला आये,
उसकी अरथी के साथ रहे, उन्मादग्रस्त हो जाय, आंसू बहाये, कन्धा दे, नाला
करें, साथ चले; उसका ज़िक सुनकर रो दे और उसकी मान-प्रतिष्ठा को दुवो
दे, कारण कि उसकी हार्दिक इच्छा है:

जब तलक चर्खें - बे - मदार रहे + यह फेसाना भी यादगार रहे यह चीज प्राप्त हो सकती थी किन्तु अनुचित पुनरावृत्ति ने उसका सौन्दयं नष्ट कर दिया। इसी प्रकार वह कहती तो है कि 'दिल को हमजोलियों से बहलाना', 'जी किसी और से लगा लेता', 'रंज करना न मेरा मैं कुर्वान', 'दिल में कुढ़ना

१. कब्जा करना, २. दुःख, बन्तर्वेदना; ३. बदनामी, ४. यद्यपि, ५. पागल, ६. बदनामी, ७. बदनाम, ८. जिसमें कि ।

न मुझसे छूट के तू'; किन्तु यह सब कहने की बातें हैं, वह ऐसा चाहती नहीं है। उसकी हार्दिक इच्छा है कि उसका दिल न बहल, वह शाकाकुल रहे, वह किसी और से जी न लगाय, अध्यथा वह यह नहीं कहती:

जाके रहना न उस मकान से दूर + हम जो जाय तेरी जान स दूर
हह मटकेंगी गर न पाएगी + ढूंढ़ने किस तरफ़ को जायेगी

× × ×

गुंचए - दिल मेरा खिला जाना + फूल तुबत प दो चड़ा जाना

× × ×

मेरे मरक़द प रोज आना तुम + फ़ातिहे के न हाथ उठाना तुम
और यह ताना न देती:

उम्र भर कीन किसको रोता है + कीन साहेब किसीका होता है इस प्रकार एक ओर तो आत्महत्या का सकल्प है ओर दूसरी ओर यह भावना भी है कि 'कोई आता नहीं है फिर मरके' और अपना तरुणावस्था का मृत्यू और अपने विफल-मनोरथ रहने की तीव्र अनुभूति है:

"मुझे स्मरण करना जब मैं चली जाऊँ, इतन सुदूर सुनसान स्थान म चली जाऊँ कि तुम मेरे हाथ न थाम सको, ओर न में जान क लिए मुडूं और मुझकर फिर ठहर जाऊँ। मुझ याद करना उस समय जब तुम नित्य-प्रति अपने आयोजनों का जिक्क मुझसे न कर सकोगे, वे मनसूबे जिन्हें तुम इमलोगों के भावी जीवन के लिए बनाया करते थे। अवश्य मुझे याद करना। तुम समझते हो कि उस समय परामर्श और प्रार्थनाओं का अवसर शेष न रह जायगा। हाँ, यदि तुम कुछ समय के लिए मुझ भूल जाओ और फिर मेरी याद आ जाय तो दु:खी न होना। यदि (कब्र की) सड़न-गलन उन विचारों का—जो कभी मेरे हृदय में थे—एक नन्हा-सा टुकड़ा भो रहने दे तो मैं यही चाहूंगी कि तुम मुस्कराओ और मुझे भूल जाओ, मुझे याद करके दु:खी न हो।"

इस कविता में गहरी मनोवैज्ञानिक वारीकी है। कहने को तो 'क्रिस्टिना रोस्टी' कहती है कि मैं यही चाहती हूँ कि तुम मुस्कराओं और मुझे भूल जाओ।

१-२. कुन, ३. मूत प्राणी की आतमा की शान्ति के लिए कुरान के प्रथम परिच्छेद का पाठ करना।

और मुझे याद करके उदास न हो', लेकिन ये कहने की बातें हैं। वह चाहती है कि उसका प्रेमी उसे याद रखे; नहीं तो वह बार-बार 'मुझे याद करना' न कहती। तदुपरान्त यह भी है कि बाह्य कर से तो मृत्यु, आनेवाली मृत्यु और वियोग से वह संतुष्ट है, किन्तु वास्तव में वह नितान्त संतुष्ट नहीं, अन्यया वह 'जब मैं मर जाऊ" के बदले यह न कहती कि 'जब मैं चली जाऊ —ऐसे सुदूर सुनसान स्थान पर चली जाऊ"; और उन योजनाओं का भी ज़िक न करती, जो वे दोनों बनाया करते थे और वह यह याद भी व करती कि किस प्रकार जाने के लिए मुड़ा करती थी, और मुड़कर किर ठहर जाया करती थी।

इस किवता में मनोवैज्ञानिक बारोकी और गहराई तथा जिटलता भी है; और कला-कौशल भी है। 'शौक़' को इस कला-कौशल पर अधिकार नहीं। 'किस्टिना रोस्टी' की किवता यह है:

Remember me when I am gone away,
Gone far away into the silent land:
When you can no more hold me by the hand,
Nor I half turn to go, yet turning stay.
Remember me when no more day by day
You tell me of our future that you planned:
Only remember me; you understand
It will be late to counsel then or pray.
Yet if you should forget me for a while
And afterwards remember, do not grieve:
For if the darkness and corruption leave
A vestige of the thought that once I had.
Better by far you should forget and smile
Than that you should remember and be sad.

'मसनवी' की भाँति 'मसिया' का क्षेत्र भी बहुत विस्तृत है, और बहुत संकीण भी है। 'मसिया' युद्ध-काव्य का विषय वन सकता था, और युद्ध-काव्य का विस्तार भलीभाँति विदित है। किन्तु यहाँ विशुद्ध युद्ध-काव्य हाय नहीं लग सकता। कारण यह है कि 'मसिया' वास्तव में 'मसिया' है, अर्थात् रोना है, श्रोक-प्रदर्शन है, छाती पीटना, रोना-कलपना है। और, पहले इसी प्रकार के विषय 'मियो' में होते थे। लेकिन धीरे-धीरे और विषय भी 'मसिये' में दाखिल हो गये और घदन-विलाप की परिधि में युद्ध की कहानी लिखी गई। इसलिए 'मसिया' एक मिली-जुली-सी चीज होकर रह गई। पाश्चात्य कविता में एक काव्य-रूप है, जिसे 'एलिजी' कहते हैं। जिसमें किसी की मृत्यु पर आंसू वहाये जाते हैं; और एक दूसरा रूप है, जिसे 'एपिक' (महाकाव्य) कहते हैं, और जिसमें बड़ी शानदार वीर-गाथा होती है। यदि कोई कवि 'एलिजी' (शोक-गीत) लिखते-सिखते 'एपिक' लिखने लगे तो परिणाम स्पष्ट ही है। 'मसिये' में कुछ ऐसी ही बात हुई है।

मैंने कहा है कि 'मिसया' शोक-प्रदर्शन भी है और युद्ध-वर्णन भी; और फिर यह धर्म का विषय भी है। इसलिए कुछ और कठिनाइयाँ उत्पन्न हो जाती हैं। विषय पर जोर धार्मिक आवेगों से सम्बन्ध रखता है। इसलिए उसके वर्णन में उस कान्योचित सौन्दर्य तथा वास्तविकता का होना कठिन है, जो 'उस्तम' वो 'सोहराव' की खूनो दास्तान में है या जो 'ग्रीक्स' और 'ट्रॉजन्ज़' के महा-युद्ध की कहानी में है। बात यह है कि किव और श्रोता इस प्रचण्ड धार्मिक आवेग से कुछ इतने प्रमावित होते हैं कि 'मिसया' कहनेवाला 'मिसया' को मान्न किवता नहीं समझता और सुननेवाले भी उसे कान्य के प्रमापक से नहीं जाँचते। कहने का तात्पर्य यह नहीं कि कोई धार्मिक विषय किवता का कोई उपजीन्य नहीं हो सकता: अवष्य हो सकता है और होता है। लेकिन यत्तं यह है कि किव अपने व्यक्तित्व को अलग-यलग रखे, उसपर दूर से आलोचनात्मक दृष्टि डाले और धार्मिक आवेगों को किव-सुनभ कल्पना के ढाँचे में ढाले। ऐसी हो दशा में सफल कान्य सम्भव है, अन्यथा असम्भव।

'मिसयों' में यह पृथवता, यह आलोचनात्मक दृष्टि, यह रासायिनक परिवर्त्तन मौजूद नहीं । किव अपने व्यक्तिगत जज्वात को नहीं भूलता, उन्हें अपने वश में नहीं करता, वह किव-सृलभ कल्पना में अपनी हस्ती को विजीन नहीं कर देता । इसी वजह से 'मिसयों' में नाना प्रकार की खामियों पैदा हो जाती हैं। 'मिसया' कहनेवाला धामिक आवेश से कुछ ऐसा विवश और लाचार हो जाता है कि निष्पक्ष भाव से धटना-प्रणंन करना उसके वश की वात नहीं होती; उसकी आँखें मान दर्शक की आँखें नहीं होतीं। वह जो कुछ देखता है उसे विना घटाये-बढ़ाये निष्पक्ष भाव से बयान नहीं करता । उसकी हैसियत एक खुने पक्षपाती की है। वह एक दल-विशेष से संतृष्त होता है श्रीर उसके साथ सहानुभूति रखता है, वह एक पक्ष का हमदर्द होता और उसीको अपनी श्रद्धांजलि अपित करता है। इसलिए उसकी बातों में वह असर सम्भव नहीं, जो किसी निष्पक्ष व्यक्ति के बयान में होता है। घटनाएँ सही भी हों तो भी जहाँ किव की सहानुभूति और पक्षपात प्रकट हो गया तो उसके बयान का महत्त्व घट जाता है। 'मिस्या' कहनेवाला अपनी सहानुभूति प्रकट कर देता है और साथ-साथ वह एक दल-विशेष के आन्तरिक एवं बाह्य सद्गुणों, शूरता एवं उदारता, सहनशीलता एवं शील-संकोच, आपितयों एव किनाइयों को सहन करने की शक्ति का अत्युक्तिपूणं वर्णन करता है। पक्षपात और अत्युक्ति के कारण उसका आर्ट अपेक्षाकृत कम कीमत का हो जाता है। मैं यह नहीं कहता कि पक्षपात बुरी बात है। उसमें कोई दोष नहीं, यदि उसे काबू में रखा जाय। उसी तरह अत्युक्ति भी कोई बुरी चीज नहीं, अगर यह उचित सीमाओं के भीतर रहे। 'मिसयों' में किव पक्षपात से प्रायः विवश हो जाता है और अत्युक्ति हद से आगे वढ़ जाती है:

वाह रे! तालए "-वेदार र ज़हे उड़ ज़त र वो जाह"

'हुर' प क्या फ़ड़ ले है - खुदा हो गया अल्लाह-अल्लाह
पेशवाई को गये आप शहे - अर्श - पनाह र

ख़ि जो "- किसमत " " ने बता दी उसे फ़िरदीस " " की राह
मुद्दों दूर रहे जो वह क़रीव र ऐसा हो
वह त र जो वह क़रीव र ऐसा हो
नार " से नूर " की जानिव हो अगर हो तो नसीब ऐसा हो
नार " से नूर " की जानिव है उसे लाई तक़दीर " अभी जर्र " था अभी हो गया ख़ुश्रांदि " - मुनीर " शाफ़ ए र " - हश्च ने ख़ुश हो के बहल र की तक़सीर " अ तकिअए - ज़ानुए र " शब्बीर मिला वक्त - अख़ीर " अ जा के हुआ ख़ाक तो घर ख़ाके उ - शफ़ा में पाया

किन की सहानुभूति स्पष्ट रूप से विदित है, और यह सहानुभूति इच्छापूर्वक प्रकट की गई है। किन्तु इस सहानुभूति को घोषित करने से कोई विशेष खराबी पैदा न होती यदि कल्पना के ऊपर सहानुभूति को अपित न कर दिया जाता।

१. भाग्य, २. जाग्रत्, ३. प्रशंसनीय, शाबाश; ४. सम्मान प्रतिष्ठा; ४. पद, प्रतिष्ठा, गौरव; ६. कृपा, ७. अगवानी, ५. वह वादशाह, जो अर्श (खुदा की कुर्सी) पर सुरक्षित रहते हों, ९. एक पैगम्बर, जो अमर हैं और अज्ञात रूप से सारे संसार में विचरते रहते हैं। इनकी विशेषता यह है कि ये हरा कपड़ा पहनते हैं और सबके पथ-प्रदर्शक हैं, १०० भाग्य, १९. स्वर्ग, १२. निकट, १३. भाग्य, १४. आग, १४. प्रकाश, ज्योति; १६. ओर, १७. भाग्य, १८. कण, १९. सूर्य, २०. प्रकाशमान, चमकता हुआ; २१. प्रत्यकाल के समय, सिफारिश करनेवाला; २२. मुक्त किया, छोड़ दिया, माफ किया; २३. अपराध, कसूर; २४. घुटना, २४. अन्त समय, २६. उन्नति, २९. सीभाग्य, २८. परिवार, नौकर-चाकर; २९. ईश्वर की सेना, ३०. आरोग्यदा मिट्टी।

'आनंत्ड' ने कहा है कि 'एपिक' के लिए एक उदात्त घटनाक्रम का होना आवश्यक है। इस काव्य-रूप में महान् और कमबद्ध घटनाओं की जटिल व्यवस्था होती है। दूसरे शब्दों में महता अरेर जटिलता दोनों चीजें आवश्यक हैं। 'आर्नेल्ड' की कविता 'सोहराव ऐण्ड रुस्तम' 'ऐपिक' नहीं है। कारण कि इसमें भ्रंखलाबद घटनाओं की जटिल व्यवस्था नहीं, महज् एक महान् घटना है, 'सोहराव' वो 'रुस्तम' का युद्ध और कुछ नहीं। इस कविता का मूल्य-महत्त्व बहुत अधिक नहीं। लेकिन, इसमें जो कलात्मक पूर्णता है वह मसियों में नहीं मिलती। कर्वला की घटना को एक शृंखलाबद्ध काव्य-रूप में प्रस्तुत किया जा सकता था, यह कोई कठिन बात न थी, किन्तु उर्दू के कवियों को इतना भी साहस तथा शक्ति न थी। प्रत्येक 'मिसया' सम्पूर्ण होता है, किन्तु उसकी पूर्णता दोष-युक्त होती है। इसमें पूरी घटना का विवरण नहीं होता, बल्कि किसी विशिष्ट आनुषंगिक घटना का जिन्न होता है - रुग्ण 'आविद' की यातनाएँ, 'इमाम हसेन' की शहादत, हजरते-अब्बास' की शहादत, 'हज्रत अली अकवर' की शहादत का अलग-अलग वयान निलता है। यह सम्भव है कि भिन्त-भिन्त मिसयों को कमानुसार एकत करके इस महान् युद्ध का अनुमान किया जा सके। लेकिन किसी 'मसिया' कहनेवाले ने इस विचार से अपने 'मसिये' नहीं लिखे । इससे पता चलता है कि उदूं-कवियों में सर्जन-शक्ति थी ही नहीं । जिस प्रकार गृज्ल का एक शेर दूसरे शेर से विलग होता है, उसी तरह लिखने के समय एक 'मर्सिया' दूसरे 'मिसये' से कोई सम्बन्ध नहीं रखता। यदि किसी मिसया कहनेवाले को यह ख्याल होता और उसकी कल्पना में यह शक्ति होती कि वह समस्त युद्ध को एक सम्पूर्ण चित्र के रूप में अपने मानस-पटल पर अंकित कर सके और यदि उसमें यह सर्जना-शक्ति होती कि वह इस तसौवुर को काव्योचित सुन्दरता एवं वास्तविकता के साँचे में ढाल सके तो मसियों का मान युद्ध-काव्य की हैसियत से बहुत बढ़ जाता। किन्तु यह काम किसी ने न किया, बल्कि इस ओर किसी का ध्यान भी न गया। जिस प्रकार गुजल का प्रत्येक शेर कविता नहीं, कविता का अंश-मात होता है, उसी तरह 'मिसयों' में युद्ध-काव्य के ट्कडे मिलते हैं। ये टकडे बताते हैं कि सम्पूर्ण रत्न बहत मूल्यवान होते हैं, किन्तु स्वयं अपने में वे टुकड़ों ही का महत्त्व रखते हैं।

'होमर' की 'इलियड' को सामने रिखए, और उस दसवर्षीय कलह की कल्पना की जिए। तदुपरान्त किसी 'मिसये' को लीजिए। अन्तर स्पष्टतया विदित हो जायेगा। या 'इलियड' न सही, किसी पाश्चात्त्य 'एपिक' को ले लीजिए; अथवा 'फिरदौसी' के 'शाहनामा' को लीजिए। यदि 'करवला' की सम्पूर्ण घटना को कमबद्ध ढंग से वयान किया जाता तो भी 'मिसया' उच्चकोटि के युद्धकाव्य का नमूना न होता। युद्धकाव्य में कहानी पेचदार होती है। उसकी उत्पत्ति, प्रगति और चरमसीमा होती है; और इन हिस्सों में अनुपात व अनुरूपता आवश्यक है। एक कहानी कई कहानियों, गाथाओं और लड़ाइयों का योगफल होती है। 'करवला' की घटना किसी युद्धगीत की पराकाष्ठा हो सकती थी। लेकिन, इसमें इतनी गुंजाइश और प्रशस्तता नहीं कि वह सम्पूर्ण युद्धगीत का विषय-वस्तु वन सके। आवश्यकता इस वात की थी कि उसकी उत्पत्ति की खोज-दूँ की जाती, विभिन्न माध्यमिक जीनों (सीढ़ियों) का वयान किया जाता, जो इस लड़ाई के

कारण हुए। इस युद्ध का कारण बीती हुई घटनाओं में छिपा हुआ है; उसका आरम्भ अतीत के पर्दे में ढँका है। उन कारणों का विवरण, उनका विभिन्न रूपों में प्रगट होना, कुछ महत्त्व रखने-वाली घटनाओं का स्पष्टीकरण, जो अपनी न्यूनता के कारण ध्यान में नहीं लाई गई; तत्पश्चात् उन कारणों का क्रमणः जोर पकड़ना और अन्ततः 'करवला' की लड़ाई के रूप में प्रगट होना—इन सब चीजों का वयान, उपयुक्त व मौजूँ वयान, अनिवार्य था। लेकिन इस ओर किसी ने ध्यान विया। और, इस अन्यमनस्कता का कारण यह है कि 'मिसया' कहनेवाले युद्धगीत का सही अर्थ न जानते थे और अपने धार्मिक आवेग से इतने अधिक प्रभावित थे कि इस घटना की शुद्ध काव्य की विषय-वस्तु की हैसियत से कल्पना भी नहीं कर सकते थे।

युद्धकाव्य में लुत्फ़ उसी समय सम्भव है, जब दो बराबर की टक्कर के प्रतिद्वन्द्वी हों।
यदि एक ओर 'एकिल्लिस' हो तो दूसरी ओर 'हेक्टर' हो। 'इब्लीस' की यह शक्ति है, उसकी
सेना का यह पराक्रम है कि खुदावाले हार जाते। मगर जब पराजय निकट होती है, जब मुक्ति
का कोई उपाय नहीं रह जाता तो खुदा अपने बेटे को मेच-ज्योति और मेघडम्बर लेकर भेजता
है। और इस एटम-बम के सामने 'इब्लीस' और उसके साथियों के पाँव उखड़ जाते हैं और उन्हें
पराजय होती है। किन्तु 'इबलीस' और उसके साथियों की बीरता में कोई बुटि नहीं दीख पड़ती।
हाँ, तो युद्धकाव्य में आनन्द उसी समय सम्भव है जब दोनों प्रतिद्वन्द्वी बराबर-बराबर के हों।
यदि एक महान् योद्धा सम्पूर्ण योग्यताओं का भण्डार और दूसरा निःसाहस तथा नीच हो तो
फिर झगड़े में कोई मजा नहीं रहता। यदि 'हस्तम' एक मच्छड़ के विरुद्ध खड़ा हुआ भी तो
क्या। और अगर वह असंख्य मच्छड़ों के कारण अन्ततः क्लान्त होकर अपनी जान वे दे तो इसकी
मृत्यु पर अफ़सोस के सिवा और कोई जज़्बा दिल में नहीं उत्पन्न हो सकता। मिसया लिखनेवाले धार्मिक आवेश से मजबूर होकर इसी गलती में पड़ जाते हैं। शब्रु की सेना असंख्य है और
यही उनकी विजय का कारण होता है:

हद ै से फ़िज़ंू र थी कसरते उ फ़ौजे दितम - शआर लिक्खी है रावियों ने छह लाख और दस हज़ार पैदल थे बेहिसाब तो थे ला-तअद सवार फौजों का दस्ते -चप से भी मुस्किन न या शुमार पैके - ख़याल जाके फिर आता था राह से पिन्हों र थी करबला की ज़मीं सब निगाह से

इस छह लाख, दस हजारवाली सेना में एक भी योद्धा का पता नहीं। 'इमाम हुसेन' और उनके पक्षवालों में प्रत्येक व्यक्ति अनुपम वीर है। बच्चा-बच्चाऐसा शूर-वीर है कि शतु के असंख्य सैनिकों को मौत के घाट उतार देता है।

१. सीमा, २ अधिक, ज्यादा; ३. अधिकता, बाहुल्य; ४. सेना, ५. ऋूर, अत्याचारी; ६. घटना-वर्णन करनेवालों, ७. असंख्य, ८. हाय, ९. बायाँ, १०. गणना, ११. दूत; १२. निहित, गुप्त, खिपा हुआ।

अल्लाह का गुज़ब े उद्यर आया जिधर बढ़े

पहुँचा सरों प तेग् का साया जिधर बढ़े

ज़ल्वा उरूसे - फ़ल्ह ने पाया जिधर बढ़े

धूँघट सिपाहे शाम ने खाया जिधर बढ़े

गिरती थी बक् लिश्करे - इक्ने - ज़्याद पर
गीया चढ़े थे दो नए दुल्हा जेहाद पर
कोई बचे न रूमी वो राज़ी जिधर फिरे

झुक झुक गई सफ़े दे वा निमाज़ी जिधर फिरे

पस्पा थे यकका जिसर फिरे

पस्पा थे यकका जिसर फिरे

धूमें बग़ की काफ़ के से ताकाफ़ के हो गई अल्लाह रे मसाफ़ के सफ़ें असफ़ हो गई

यह यृद्ध-वर्णन है सही, लेकिन युद्ध-काव्य में दिलचस्पी उसी समय सम्भव है जविक प्रतिद्वन्द्वी मी शक्ति और बल, साहस और वीरता में उनका समकक्ष हो; नहीं तो उनकी वीरता का चित्र साफ़ नहीं उभरता और युद्ध तथा मुठभेड़ में काव्य-सुलभ आकर्षण सम्भव नहीं होता। यदि मिसयों की तुलना 'मीर हमज़ा' की कहानी से की जाय तो यह तथ्य प्रकट हो जायगा। 'मीर हमज़ा' की कहानी मात्र गल्य-ही-गल्प है, लेकिन कहानीकार उस रहस्य से अवगत था, जिससे मिसया लिखनेवाले अपरिचित रहे हैं। 'मीर हमज़ा' के प्रतिद्वन्द्वी मच्छड़ों की तरह के नहीं। वे निःसाहस, निवंल और नीच प्रकृति के नहीं। शक्ति और वल में वे 'मीर हमज़ा' के समकक्ष ही नहीं, बहुत बार वे उनसे बढ़कर भी होते हैं और ये (मीर हमज़ा) अपने कौशल, अपनी चालवाजी से उन्हें पराजित करते हैं। या 'फिरदौसी' कुश्ती लड़ने का सीन दिखलाते हुए कहता है:

## हमीं ज़ोर कर्द ईं बर आं आं वर ईं न जूंबीद यक मर्द बर पुश्ते ज़ीं

फिर यह बात भी स्मरण रखनी चाहिए कि यदि युद्ध-काव्य में केवल सफ़ द-स्याह का मुक़ाबिला हो और कोईबीच का रंग न हो तो उसका मूल्य-महत्त्व कम होजाता है। मनुष्य अच्छे-बुरे विभिन्न गुण-दोषों की राशि होता है। यदि किसी व्यक्ति में गुण-ही-गुण हों तो वह फरिश्ता हो सकता है, मनुष्य नहीं रह जाता। इसी प्रकार यदि कोई मूर्तिमान दुर्गुण है तो वह शैतान हो

१. कोप, २. कटार, ३. छवि, ४. वुलहिन, वधू; ५. विजय, ६. सेना, ७. बिजली, ६. 'इब्ने-ज़ेयाद' की सेना, ९. धर्मयुद्ध, १०-११. 'रूम' एवं 'राज़' के रहनेवाले, १२. सेना की पंक्तियाँ, १३. धार्मिक लोग, १४. जबटन, १६. धर्मयुद्ध, में विजयी, १६. पीछे हटे, १७. बहुत कुशलतापूर्वक सवारी करनेवाले, १८. अरव के लोग, १९. लड़ाई, २८. पहाड़, २१. पहाड़ तक, २२. सेना के खड़ा होने की जगह, युद्धस्थल, २३. सेन्य-पंक्तियाँ—यह उसपर और वह इसपर जोर करता जा रहा था; घोड़े की जीन पर से एक भी टस-से-मस न होता था।

सकता है, लेकिन इन्सान नहीं कहा जा सकता । यदि ऐसे दो विरोधियों में द्वन्द्व हो, यदि फरिश्तों और शैतानों में युद्ध हो तो सम्भव है कि अच्छा खासा तमाशा हो, लेकिन इसे देखकर मानवीय जज़बात एवं भावनाएँ नहीं उभर सकतीं।

यह ज़िकी था कि नूरे - खुदा जल्वागर हुआ
गोया र सूले-पाक का रन में गुज़र हुआ
चिल्लाए अहले - शाम की ताले क़मर हुआ
हंगामे ज़ोहर थिया प गुमाने - सेहर हुआ
जल्वा दिखाया वक् ने तजिल्लए - नूर के नूर के नूर के लिल पाक कि नूर के नूर के निक्त कि पाक निक्त के नूर के कि नूर के निक्त कि पाक निक्त के निक्त के नूर के निक्त के नूर के निक्त के

ऐसे उज्ज्वल प्रकाश का प्रतिद्वन्द्वी है ऐसा अन्धकार, जिससे अमा-निशा भी घवरा जाय। 'शिमर' में पाशविकता, निर्लंग्जता, कठोरताऔर नीचता के अतिरिक्त और क्या रखा है! उसमें एक भी उत्तम, प्रशंसनीय जज्बा मौजूद नहीं। वह 'हुसैन' की हत्या करने के लिए उद्यत है तो केवल पुरस्कार के लालच से:

बह बोला तेरे कृत्ल<sup>33</sup> से हाथ आएगा ख़िलअत<sup>3४</sup> हाकिम मुझे देवेगा ज़र<sup>34</sup> वो माल निहायत<sup>38</sup>

विद्वेष का और कोई कारण नहीं। 'इमाम हुसैन' के दलवालों में किसी दोष का अनुभव होना सम्भव न सही, किन्तु यह तो सम्भव था कि विरोधी दलवालों में भी साहस तथा वीरता, सहानुभूति व उदारता के उदाहरण दीख पड़ते। केवल एक ऐसा उदाहरण है और वह है 'हुर' का चरित्र। किन्तु वे भी विरोधी दल से निकलकर 'इमाम हुसेन' के दल में सम्मिलित हो जाते हैं। उनका अन्धकार प्रकाश में परिणत हो जाता है। मिसयों में केवल सफ़्दे-स्याह फ़रिक्तों

<sup>9.</sup> जिक्र; २. ज्योति, ३. प्रदर्शित, ४. मानो, ४. पिवतात्मा, ६. शाम-निवासी, ७. जदय, ६. चन्द्रमा, ९ समय, १०. तीसरा पहर (दिन), ११. ख्राल, १२. प्रभात, १३. विजली, १४. चमक, १४. एक पहाड़-विशेष, जिसपर 'हज्रत मूसा' को भगवान् की दिव्य ज्योति दिखाई पड़ी थी, १६. सूर्य, १७. ज्योति,प्रकाश; १६. पिवत, १९. आत्मा, प्राण; २०. शरीर, २१. स्वभाव, प्रकृति; २२. स्वर्ग का पानी, २३. मिट्टी, २४. खिड़िक्यों, २४. सौन्दर्य, २६. स्वर्ग में रहनेवाली अप्सराएँ, २७. एक पैगम्बर, जो अतीव सुन्दर थे। ये मिस्र के राजा भी हुए। २६.मेरे प्राण तुमपर न्योछावर हैं, मैं तुमपर बिल जातः; २९. तख्ती, ३०. लिखा, अंकित किया; २९. कुरान का परिच्छेद, खण्ड; ३२. फूँका, ३३. हत्या, ३४. अपने-शरीर पर का वस्त्र जतार कर दूसरे को पहनाना, ३४. सोना, धन-दौलत, ३६.अत्यन्त, बहुत।

व गौतानों का युद्ध है। 'दर्शकत्व' कुछ अधिक है, किन्तु घटनाएँ असाधारण-सी सान पड़ती हैं। 'मीर हमज़ा' की कहानी में यह दोष नहीं। 'मीर हमज़ा' के विरोधी साहसी एवं बलवान् होने के साथ-साथ सहानुभूति, दया व उदारता जैसे सद्गुणों से भी सुशोभित हैं। स्पब्ट है कि कथाकार युद्ध-वर्णन के कतिपय सही सिद्धान्तों से अवगत है, जिनसे मिसया-लेखक अनिभन्न हैं।

मिसिये का एक अंश 'वंन' (विलाप) है, जिसमें हीरो (नायक) के शहीद होने के वाद उसके प्रियजनों, विशेषतः स्त्रियों के रुदन करने का वर्णन किया जाता है। अपनी जगह पर और समुचित सीमाओं के भीतर बंन मुनासिब व मौजूँ हो सकता है। लेकिन मिसियों में वंन का अंश बहुत होता है; और यह बंन (विलाप) मिसिया कहनेवाले के मुँह से होता है। वंन ही असल मिसिया है। मिसिया लिखनेवाले का परमधर्म रोना-रुलाना समझा जाता है। इसलिए वंन प्रायः सभी जगह मिलता है। 'हज्रत अब्बास' के शहीद होने के बाद जो दशा हुई, उसका वर्णन 'दवीर' इस प्रकार करते हैं:

सिर पीटके सब बीवियों ने धूम मचाई + निकले शहे - दीं पीटते है-है मेरे भाई सिर नंगे 'सकीना' भी यह कहकर निकल आई + मारा मेरे सक्कों को 'मोहम्मद, की दुहाई

है-है यः ज्याफ़त है नई फ़ौज़े र 'उमर' की फ़ाका तो न तोड़वाया कमर तोड़ी पेदर की

है-है मेरे प्यासे प ज़रा रहा न आया + दिरया प लहू प्यासों के सक्के का बहाया हज़रत के अलमदार को चौरंग बनाया + मिट्टी में भुरक्क़ा सहे-मर्दा का मिलाया

> सक्के को न एक पानी का कृतरा दिया है-है ठंडा अलमे शाहे ° शहीदां किया है-है!

यदि केवल स्वजनों के बैन (विलाप) करने पर ही सन्तोष किया जाता और यह बैन उचित सीमाओं से आगे न बढ़ती तो इसकी वजह से कोई खास खराबी न होती। किन्तु मिसया कहनेवाले इस विलाप में स्वयं भी भाग लेते हैं और श्रोताओं को इसके लिए प्रेरित करते हैं:

हाँ शाहे<sup>92</sup> वीं के ताजियादारों<sup>93</sup> बुका<sup>94</sup> करो हाँ ऐ खुदा के दोस्त के प्यारों, बुका करो मातम<sup>94</sup> में हाथ सीने प मारो बुका करो 'अकबर' जहाँ से उठ गये यारो बुका करो समझो शरीके<sup>98</sup> - बैन शहे<sup>90</sup> मशीर<sup>94</sup> क़ैन को दे लो जवान बेटे का पुरसा 'हुसेन' को

१. भोज, दावत; २. सेना, ३. निराहार व्रत, ४. वाप, ५. गुदड़ी, ६. वीरों के राजा, ७. प्यासा, ५. वूँद, ९. झण्डा, दुःख, शोक; १०. वादशाह, राजा; ११. धर्मग्रुद्ध में प्राण देनेवाला, १२. धर्म के महाराज, १३. शोक मनानेवालों, १४. शोक मनाओ, आह भरो; १५. दुःख, शोक; १६. वैन में सम्मिलत, १७. राजा, १८. पूर्व-पश्चिम।

है-है ! 'हुसेन' आपका दिलवर विखड़ गया
फ्रियाद है शवीहें प्रयम्बर विछड़ गया
वा हैफ़ ! वा रिदेग् ! दिलावर विछड़ गया
दर्दा व हसरता अकवर' विछड़ गया
मज्लू मियत प तिश्ना विद्यानी प रोयेंगे
जब तक जियेंगे उसकी जवानी प रोयेंगे

और इस सिलसिले में वे अपनी कवि-सुलभ हस्ती को विस्मृत कर देते हैं।

मिसया लिखनेवाले केवल इतने पर ही सन्तोष नहीं करते। घटना यों ही बहुत पणं है; लेकिन वे इसकी शोक-सन्तप्तता को इतना बढ़ा देते हैं कि यह असह्य हो जाती है। घटना के प्रत्येक पहलू का अत्युक्ति एवं ओजपूर्ण ढंग से विस्तारपूर्वक वर्णन करते हैं, जिसके कारण हृदय में आईता उत्पन्न होती है और क्लाई में वृद्धि होती है। हजरत 'अली अकवर' के विदा होने के समय उनकी फूफी की व्यग्रता को देखा जाय:

या बे-हमारे चंन न आता था कोई । वस मालिक अब और हो गये कोई हुए न हम क्या दख्ल । था जो ड्योढ़ी से बाहर रखें कदम है-है ! बः मेरा दर्द वो मुसीबत वः रंज वो गम जागी हूँ सैं जो चौं क के रातों को रोए हैं पूछो तो किसकी छाती प बचपन में सोये हैं कंघी किसी के हाथ की माती न थी कभी वे मेरे लेटे नींद उन्हें आती न थी कभी वे उनके माँ की कब प जाती न थी कभी रोएँ पेसर । य उनको रुलाती न थी कभी मेरे सिवा किसी को कभी जानते न थे जो थी तो मैं थी माँ को तो पहचानते न थे

यह महज़ नमूना है। इस पीड़ाजनक मौके का विस्तृत वर्णन होता है। यदि मिसया कहनेवाले धार्मिक आवेश से अधीर न हो जाते, यदि इन पीड़ाजनक घटनाओं की कल्पना से विह्नल होकर वेअख्तियार न हो जाते तो वे अधिक सफल होते। स्वयं रोकर वे किव के उच्च पद से नीचे गिर जाते हैं, और वीरों को ख्लाकर उनकी प्रतिष्ठा में धब्बा लगाते हैं। संसार के शूर-वीर रोते नहीं। मुसीबतों के पहाड़ उनपर टूट पड़ें, उनकी आँखों के सामने उनके प्राणों से भी अधिक प्रिय मित्रगण काल-कविलत हो जायँ, उनके दु:ख वर्दाश्त की सीमा से भी आगे वढ़ जायँ, मगर वे

प्यारा, २. रूप-साम्य, चित्र; ३. शोक, ४. खेद-खेद; ५. शूर-वीर, साहसी;
 ६. पीड़ाओं की दुहाई! ७. अतृप्त अभिलाषाओं की दुहाई, द. पीड़ित होने पर,
 ६. प्यासे होने पर, १०. थोड़ी देर भी, ११. मजाल, अधिकार; १२. पुत्र, बेटा।

मुँह से उफ नहीं करते । मिसया में हज्रत 'इमाम हुसेन' हज्रत 'अब्बास' के शहीद होने पर इस प्रकार रोते हैं :

भाई कहा और भाई से लिपटे शहेवाला होंठों को मला होंठों से मुँह प्यार से चूमा रो-रो के कहा आँख तो खोलो मेरे शंदा कुछ बातें करो हमसे कहो दिल की तमन्ना है-है! यः मेरे सामने क्या होता है भाई तुम मरते हो 'शब्बीर' नहीं रोता है भाई मुश्ताक, हूँ आवाज का आवाज सुनाओ किस जा हैं लगे ज़ढ़म मुझे आके दिखाओ वेताव हूँ सीने से ज़रा सीना मिलाओ क्या कहके कलेजे को सम्हालूँ य(ह) बताओ उन्तीस बरस तुम मेरी गोदी में पले हो यां किसके सहारे प मुझे छोड़ चले हो

यह रदन-ऋन्दन मिंसयों में आवश्यकता से अधिक है, वैन (विलाप) युद्ध-वर्णन की अपेक्षा अधिक महत्त्वपूर्ण हो गया है। इसके कारण मिंसयों का पल्ला भारी नहीं, हल्का हो जाता है। संसार में कुछ लोग ऐसे होते हैं, जो कष्ट भोगने में आनन्द महसूस करते हैं, जिन्हें शोकपूर्ण घटनाओं की कल्पना से एक विशेष प्रकार की रसानुभूति होती है। वे संकटों से प्रमृदित होते हैं। मिंसया कहनेवालों का स्वभाव इसी प्रकार का होता है। मिंसया यदि 'एलिजी' रहता तो कोई आपित्त न होती, यद्यपि उस सूरत में भी रुदन-ऋन्दन की यह प्रचण्डता एवं आधिक्य एक बुरा घट्या होता। यदि इसे युद्ध-काव्य बनाना था तो रुदन-ऋन्दन से इसके दामन को बचा लेना चाहिए था। लेकिन दोनों में कोई बात न हो सकी।

मैंने कहा है कि मिसये का क्षेत्र बहुत प्रशस्त है, लेकिन मिसया कहनेवाल इस प्रशस्तता से सही काम नहीं लेते हैं। पातों की संख्या उपयुक्त है, लेकिन किसी का भी व्यक्तित्व स्पष्ट रूप से दिखाई नहीं पड़ता। विरोधी दल में असंख्य लोग हैं, लेकिन दो ही तीन के नामों की गणना होती है: 'शिम्र', 'उमर', 'इब्नेज्याद'। साधारणतः इनकी कठोरता, निर्दयता और उनके अत्याचार का वर्णन होता है, किन्तु किसी का भी व्यक्तित्व साफ नहीं दीख पड़ता। 'इमाम-हुसैन' के दल के प्रत्येक व्यक्ति का जि़क विस्तारपूर्वक है। सब अपने-अपने ढंग पर सम्पूर्ण हैं; 'औन' व 'मुहम्मद', 'हज़रते अब्बास', 'हज़रत अली अकबर', 'इमाम हुसैन'। योग्यता के प्रदर्शन में कुछ अन्तर अवश्य है, किन्तु इस भेद के कारण व्यक्तित्व का अलग-अलग सूजन नहीं होता। इसके अतिरिक्त ये व्यक्तित्व न तो विशुद्ध अरबी हैं और न हिन्दी। इनमें दो प्रकार के अंशों का

१. महाराज, २. आसक्त, प्रिय; ३. इच्छा, अभिलाषा; ४. इच्छुक, आतुर; ५. अधीर।

समावेश है और इसके कारण वर्णन में कुछ विच्छिन्नता-सी हो जाती है । भारतीय **खंश प्रमुख है** और यही भारतीय रंग ही व्यवरों में भी पाया जाता₁है :

बंतुश्शरफ़े - ख़ास से से निकले शहे - अबरार
रोते हुए ड्योढ़ी प गये इतरते अतहार 
फर्राशों को 'अब्बास' पुकारे यः वत्तकरार 
पर्दें की कनातों से ख़बरदार - ख़बरदार
वाहर हेरम आते हैं रसूले दो - सराके 
शुक्का को कोई झुक जाय न झोंकों से हवा के 
लड़का भी जो कोठे पर चढ़ा हो वह उतर जाय
आता हो उधर जो वह उसी जा वि ठहर जाय
नाका प भी कोई न बराबर से गुज़र अजाय
देते रहो आवाज जहाँ तक कि नजर बजाय।
'मिरयम' से सिवा हक अं ने शरफ़ अं इनको दिये हैं अफ़लाक दिये हैं

इस प्रकार के उदाहरण बहुत मिलते हैं। 'अब्दुस-सलाम' साहब कहते हैं: ''हमारे मिसया कहने-वालों ने मक्का-मदीने में रहनेवालियों की आदतों और रीति-रिवाज को भारतीय मिहलाओं के अनुसार मान लिये हैं और भादी-विवाह तथा मृत्यु-श्राद्ध से सम्बन्धित जिस प्रकार के रीति-रिवाज यहाँ प्रचलित हैं, वही सभी मिसयों में भी विणित हैं।" मिसयों पर यह एक भद्दा धब्बा है।

जो कुछ भी हो, व्यक्तित्व का सृजन न सही, भावाभिव्यक्ति वड़े पैमाने पर है। नाना प्रकार के जज्वात व भावों, विभिन्न अनुभूतियों तथा भाव-प्रवणता का चित्रण मिलता है। साहस; उदारता, दयालुता, सहानुभूति, सहनशीलता, कोप, गुस्सा, कोघ, उग्रता, आशा-निराशा, लाज-ह्या, मान-मर्यादा, आन-गौरव एक ओर तो कायरता, निष्ठुरता, हिंसकता, ईर्ष्या, हेष, डाह, नीचता दूसरी ओर—ये सभी कुछ मिलते हैं। इसलिए अनुभूतियों का संसार प्रशस्त है, विशेषतः उद्किकविता के अन्य रूपों की तुलना में, जहाँ संकीणंता के कारण मन घवराने लगता है। यह प्रशस्तता प्रशंसनीय है।

मिसयों में संसार-निरीक्षण की विविधता के द्वारा रचना-सौन्दर्य की शोभा बढ़ सकती थी और इस प्रकार के कुछ वर्णन मिलते भी हैं; और उनमें से कुछ उच्च कोटि के भी हैं, किन्तु उनमें अधिक वैविध्य नहीं है:

<sup>9.</sup> ग्रह-विशेष का अपनी राशि में उच्चतम स्थान, २. स्वकीय, अपना; ३. पविता-त्माओं के राजा, ४. वंशज, ५. पवित्र आत्माएँ, ६. विद्यावन लगानेवाले नौकर-चाकर, ७. वार-वार, ८. अन्तःपुर की स्त्रियाँ, ९. दोनों जहान, १०. दरार, फाँक; टुकड़ा; ११. जगह, १२. ऊँटनी, १३. चला जाय, १४. भगवान्, खुदा; १५. मान, प्रतिष्ठा; १६. आसमान, १७. फ्रिक्ते।

दिन चार टुकड़े हो गया पैबन्द के लिए

ज़ुल्मत १४ जहाँ-जहाँ थी वहाँ नूर हो गया + फिर मुश्के-शब ९ जहान से काफ़्र १ ६ हो गया गोया ९ कि ज़ंग आईने से दूर हो गया + बातिल ९८-रिसाला अशहबे ९ देजूर २ हो गया वया पोख़तः २ शेशनाई २२ थी कुदरत २३ के जामे २४ में

मज्मून अप्रताब का ज्रों के नामे के में

प्रायः प्रभात का ही वर्णन होता है, अथवा कभी-कभी गर्मी की प्रचण्डता का, लेकिन जैसाकि मैंने कहा है, इनमें कुछ अधिक विविधता नहीं है।

हाँ, घटना-वर्णन में काफी वैविध्य है; विशेषतः भिन्न-भिन्न लड़ाइयों का वर्णन दिलचस्प होता है। 'हुर' की वीरता, हज़रते 'अव्वास' का आश्चर्यजनक सैन्य-पंक्ति-भेदन, हज़रत-'अली अकबर' का घोर संग्राम—सबका वर्णन जोश-खरोश के साथ है; लेकिन ध्यानपूर्वक देखने से इन लड़ाइयों में सपाटपन दृष्टिगोचर होता है। यदि यही मिसया लिखनेवाले लम्बे युद्ध-काव्य लिखते तो उनमें वाहरी विविधता न रह जाती। विशेषकर इन घटनाओं के वर्णन में एक प्रकार की अत्युक्ति से काम लिया जाता है, जिससे भावक हृदय को उनमें नीरसता जान पड़ती है:

किस शेर की आमद<sup>2</sup> है कि रन काँप रहा है रन एक तरफ़ चख़<sup>3</sup><sup>28</sup> - कोहन<sup>30</sup> काँप रहा है रस्तम का बदन ज़ेरे<sup>31</sup> - कफ़न<sup>32</sup> काँप रहा है हर क़ररे<sup>33</sup> - सलातीने<sup>32</sup> -ज़मन<sup>34</sup> काँप रहा है शम्शेर<sup>32</sup> - ब<sup>36</sup> - कफ़<sup>32</sup> देखके हैदर<sup>38</sup> के पेसर<sup>20</sup> को 'जिबरोल'<sup>41</sup> लरज़ते<sup>32</sup> हैं समेटे हुए पर को तब्ल<sup>32</sup>-बो-दोहल<sup>32</sup>-बो-बूक<sup>24</sup> को सकता<sup>32</sup> हुआ डर से एक बार उड़ें ताजे<sup>40</sup> - हुमा<sup>32</sup> शाहों<sup>38</sup> के सिर से

१. प्रकट, २. किरण. ३. सूर्यं, ४. केंची, ६. गुप्त, छिपा हुआ; ६. लम्बाई, ७. मोर, ८. कटी-छंटी; ९. उज्ज्वल उपाधिवाली राति, १०. समान, ११. चादर, १२. प्रभात, १३. आकाश, १४. अन्धकार, १४. राति-रूपी कस्तूरी, १६. कपूर, उड़ गया; १७. मानो, १८. रिसाले से बहिष्कृत, १९. घोड़ा, २०. ध्यामकर्ण, काला; २१. पक्की, २२. चमक, ज्योति; २३. ईध्वरीय धक्ति, २४. कपड़ा, पोशाक; २५. विषय, २६. बालुका-कण, २७. पत्त, २८. आगमन, २९. आसमान, ३०. पुरातन, ३१. नीचे, ३२. वह कपड़ा, जिसमें लपेटकर मुर्दे को जलाते या दफ्नाते हैं, ३३. महल, ३४. राजाओं, ३५. समय, युग; ३६. तलवार, ६७ में, ३६. हथेली, मुट्टी; ३९ थोर, हज्रत अली की उपाधि; ४०. बेटा, ४१. एक देवदूत का नाम है, जो खुदा का संवाद मुहम्मद साहेब तक पहुँचाते थे, ४२. काँपते हैं, ४३. डंका, ४४. ढोल, ४४. तुरही, ४६. चुप लगाये हुई, ४७. मुकुट, ४५. एक मुबारक चिड़िया, जिसकी छाया पड़ने से मनुष्य राजा हो जाता है (ऐसा अन्धविश्वास है), ४९. महाराजों।

खंजर गिरे खुल-खुलके शुजाओं की कमर से
तायवं हुए मिर्रीखं न्वो-ज़ोहल फिल्ना वो शर से
खुशेंद - नो महे - नो ने कहा चख़ें " - बरी " पर
अब खोल के रख दी ने सिपर-बो-तेग ज़मों पर
है बत ने से हैं नुह ने - कुल्लए - " - अफ़लाक के दरबन्द " जिल्लादे " - फ़लक भी नज़र आता है नज़रबन्द " वा के हैं कमरे - चख़ं से जाज़ा " का कमर वन्द
सैयारे के ग़ल्तां विकास है पड़े - पर वन्द
रंगत प ओतारिद के कुलम छूट पड़ा है
खुशेंद के पंजे से अगम छूट पड़ा है

'सौदा' मिसये के लिए मुख्म्मसर्, मुख्बा, अ मुसद्सर् का प्रयोग करते थे; 'अनीस' वो 'दबीर' केवल मुसद्दस से काम लेते हैं। इसमें काफी प्रशस्तता है, और इसमें शान वो शोकत, रोब-दाब, सौन्दर्य, वेदना व असर—सभी प्रकारके भावों का समावेश हो सकता है। घटना-वर्णन, भाव-चित्रण, विभिन्न कल्पनाओं और दृश्यों का सफल चित्रण सम्भव है। इस साचे में संकीर्णता नहीं। इसमें वस एक दोष है; और वह है इसकी प्रशस्तता, जिसके कारण इसकी भरना प्रायः कठिन ही नहीं, असम्भव हो जाता है। किन्तु साधारणतः कविगण अपनी कविता को इस दोष से मुक्त रखते हैं। हाँ, यदि इसे लम्बे कमबद्ध युद्धकाव्य के लिए व्यवहार में लाया जाता तो एक खराबी यह होती कि बन्दों में सादृश्य के कारण कविता की रसानुभूति में कमी हो जाती। किन्तु छोटे-छोटे मिसयों में यह कमी है भी, तो प्रकट नहीं होती। इसके अतिरिक्त भिन्न-भिन्न मिसयों में विभिन्न छन्दों का प्रयोग होता है। इसके कारण कविता-वैचिल्य में वृद्धि होती है।

१. कटार, २. वीरों, ३. तौबा कर लिया, हाथ खींच लिया, बन्द कर दिया; ४. मंगल (ग्रह), ५. शित ग्रह, ६. झगड़ा, ७. फ्साद, दुष्टता; द. सूर्यं, ९. दितीया का चौद, १०. आसमान, ११. ऊँचे, १२. ढाल, १३. डर, भय; १४. नौ, १४. चोटी, परत; १६. आसमानों, १७. द्वार, दरवाजा; १८. व्याधा, विषक; १९. कृदी, आंखों से ओझल; २०. खुला हुआ, २१. मृगशिरा नक्षत, २२. ग्रह-नक्षत, २३. लुढ़कते हुए, २४. समान, २५. पंख वंधा हुआ पक्षी, २६. वह नज्म जिसमें हर बन्द में पाँच-पाँच मिसरे हों, २७. वर्ग, चतुष्पदी बन्द का नज्म, २६. वह नज्म, जिसमें चार मिसरे एक कृष्टिये में और दो मिसरे अलग दूसरे कृष्टिये में होते हैं।

## सन्दर्भ-संकेत

- 9. **Epic**: A poem in which actions or events in related sequence are presented by narration and description; especially, a poem celebrating in stately, formal verse the real or mythical achievements of great personages, heroes or demigods.
- Rlegy: A classical poem in elegaic verse; hence, a lyric poem lamenting the dead; a funeral song, as Shelley's Adonais.
  - A reflective and meditative poem with sorrowful theme; solemn or plaintive poetry; as, Gray's Elegy in a Country Churchyard.
- ईिलयड में 'ग्रीक्स' की ओर से 'ऐक्किलिस' (Achilles) और ट्रोजन्ज की की ओर से 'हेक्टर' युद्ध करते हैं। दोनों ही वीर हैं। 'ऐक्किलिस' 'हेक्टर' का वध करता है; और फिर स्वयं मारा जाता है।

## Full Soon

V. Among them he arrived, in his right hand Grasping ten thousand thunders, which he sent Before him, such as in their souls infixed Plagues. They, astonished, all resistance lost, All courage: down their idle weapons dropt; O'er shields, and helons, and helmed heads he rode Of thrones and mighty Seraphim prostrate, That wished the mountains now might be again Thrown on them, as a shelter from his ire. No less on either side tempestuous fell His arrows, from the fourfold-visaged four, Distinct with eyes, and from the living wheels, Distinct alike with multitude of eyes; One spirit in them ruled, and every eye Glared lightning, and shot forth pernicious fire Among the accursed, that withered all their strength, And of their wonted vigour left them drawned, Exhausted, spiritless, afflicted, fallen.

[ Milton: Paradise Lost: Book IV ]

५. 'मीर हम्ज़ा' और उनके सरदार नेकी के पुतले और नेकी के समयंक हैं। 'अफ़ रासियाव' और उनके सरदार व सहायक वास्तव में बदी की शक्तियाँ हैं। और नेकी-बदी की शक्तियों में बहुत बड़ा संघर्ष होता है—ऐसा संघर्ष, जिसे सोचने ही से कल्पना थरथरा उठती है.......यहाँ भी प्रकाश और अन्धकार, सफ़ेदी और सियाही के संघर्ष का चित्रण है—वही संघर्ष जो 'शेक्सपियर' के नाटकों और 'अनीस' एवं 'दवीर' के मिसयों में भी मिलता है।

..... 'तिलिस्मे-होशरूबा' में नेकी के समर्थंक एक ओर युद्ध के लिए पंक्ति बाँधकर खड़े हैं और बदी के प्रतिनिधि दुसरी ओर। दोनों ओर की सेनाएँ आगे बढ़ती हैं और एक कड़ी मठभेड़ होती है। 'मीर हम्जा' और उनकी सेना एक ओर, 'लका' और उसकी पल्टन द्सरी ओर; अर्थात् नेकी और वदी का संघर्ष है। यही संघर्ष मिसयों में भी है। इमाम हुसेन, हुज्रत अव्वास, हज्रत 'अली अकवर' नेकी के पुतले हैं; 'इब्ने-ज्याद', शिमर और उसके सिपाही बदी की मूर्तियाँ हैं -सफ़ेदी और सियाही का युद्ध है। 'शेक्सिपियर' के नाटकों में नेकी के पूतले और बदी की मृत्तियाँ अलग-अलग नहीं, नेकी और बदी की शक्तियाँ एक व्यक्ति अर्थात नायक के व्यक्तित्व में एकव हैं, और उसकी आत्मा, उसके हृदय, उसके मस्तिष्क में बल-परीक्षा करती हैं। यह आन्तरिक संघर्ष बाह्य संघर्ष को प्रतिबिम्बित करता है। यहाँ एक प्रकार का विशिष्ट, व्यक्तिगत, आध्यात्मिक तूफान है, जो खास भी है और आम भी, व्यक्तिगत भी है और व्यापक भी, आध्यात्मिक भी है और भौतिक भी। असंख्य साहित्यिक खुबियों से दृष्टि हटा लेने पर भी यही तथ्य 'शेक्सिपयर' के नाटकों को 'तिलिस्मे-होशरूबा' और मर्सियों से उत्तम एवं श्रोष्ठतर बनाता है। 'तिलिस्मे-होशरूबा' की दुनिया 'शेक्सपियर' के नाटकों की दुनिया से मूल्य-महत्त्व में बहुत घटकर है। दोनों में कोई अनुपात नहीं । लेकिन, जहाँ तक इस तत्त्व का सम्बन्ध है, 'तिलिस्मे-होशरूबा' का स्थान मिसयों से उच्चतर है। मिसया कहनेवाले की हैसियत एक पक्षपाती की है, वह एक दल के सद्गुणों का वर्णन बहुत बढ़ा-चढ़ाकर करता है। उस दल में किसी प्रकार के दोष का होना सम्भव नहीं। और, वह दसरे दल को काल-निशा के अन्धकार या अलकतरा या नकं से भी अधिक काला वताता है। 'तिलिस्म-होशरूबा' में भी पक्षपात है। यहाँ भी 'मीर हम्जा' और उनके दलवालों के सद्गुणों को चमकाकर कहा जाता है और 'लका' तथा 'अफ़ासियाब' और उनके दलवालों को सियाह रंग में रँगा जाता है, लेकिन यह कालिमा उतनी गहरी नहीं। यहाँ दूसरे रंगों की भी झलक दीख पडती है। 'लका' और उसकी बातों की टेक 'मन चे तकदीर करदम' पर हम हँसते हैं। लेकिन 'अफ सियाब' की शान-शौकत, उसके सरदारों के साहस और वल को भी हम स्वीकार करते हैं। 'इमाम हुसैन' के विरोधियों में एक भी शूर-वीर नहीं, लेकिन 'अफ सियाब'

स्वयं एक महाश्वितशाली महाराज है और उसके सरदारों में प्रत्येक व्यक्ति आप ही अपना उदाहरण है। अर्थात् 'तिलिस्म-होश्रष्ट्वा'में 'असद' के विरोधियों को उपेक्षित नहीं किया गया है। इससे संघर्ष में अधिक आनन्द और अधिक वास्तविकता है। 'अफ़, सियाव' 'इमाम हुसेन' के विरोधियों की तरह डरपोक, नीच और निवंल नहीं, वह एक संकेत-मान्न में दुनिया का तख्ता उलट सकता है। मिसया कहनेवाला मिसया के पान्नों को मानवीय सतह पर रखता तो है, पर इतनी अत्युवित से काम लेता है कि तस्वीर अविश्वसनीय हो जाती है। 'तिलिस्म-होश्रष्ट्वा' में यह दोष भी मौजूद नहीं। यहाँ आरम्भ से ही एक ऊँचे, विस्तृत और प्रशस्त संसार की रचना की गई है, इसलिए जो प्राणी यहाँ साँस लेते हैं, जो घटनाएँ यहाँ घटित होती हैं, वे एक बहुत बड़े पैमाने पर हैं। यहाँ विश्वास और अविश्वास का प्रश्न ही नहीं पैदा होता।

[ उदू ज बान और फनेदास्तांगोई ]

'अनीस' एवं दबीर के मिंसयों में वे सारी ख़ामियाँ मौजूद हैं, जो साधारणतः मिंसयों में पाई जाती हैं। लेकिन 'अनीस' में कुछ खूबियाँ भी हैं, जो उन्हें अन्य मिंसया कहनेवाले किवयों से श्रोष्ठ बनाती हैं और जिनसे पता चलता है कि आम उर्दू-किव की हैसियत से भी उनका स्थान काफ़ी ऊँचा है। 'अनीस' अपनी रचना के विषय में कहते हैं:

एक कृतरे को जो दूँ बुस्त न तो क ुल्जुम कर दूँ बह्ने - मौबाज फ़्रेसाहत का तलातुम कर दू माह° को मेह्न करूँ ज़रीँ को अन्जुम ° कर दूँ गुंग को माहिरे<sup>११</sup> - अन्दाज़े १२-तकल्लुम<sup>१3</sup> कर दूँ दर्दे - सर होता है बेरंग न फ्रियाद करें बुलबुलें मुझसे गुलिस्तां भ का सबक् विवाद करें क्लमे " - फिन्क से खींचूँ जो किसी वज्म १८ का रंग शमए १९ - तस्वीर पै गिरने लगें आ-आके पतंग साफ हैरत<sup>२ °</sup>-ज़दा 'मानी'<sup>२ १</sup>हो तो 'बहज़ाद'<sup>२ २</sup>हो दंग ख्ूँ बरसता नज़र आये जो दिखा ऊँ सफ़े रेड-जंगरे ४ रज्मर ऐसी हो कि दिल सबके फड़क जायें अभी विज्लियाँ तेगों की आँखों में चमक जायें अभी रोज़मर्रा<sup>२६</sup> शोरफ़ा<sup>२७</sup> का हो सलासत<sup>२८</sup> हो वही लव-वो - लेहजा वही सारा हो मतानत र हो वही सामेई'3° जल्द समझ लें जिसे मुनअत<sup>3</sup> हो वही यानी मौका हो जहाँ जिसका इवारत<sup>32</sup> हो वही लप ज़ भी चुस्त हो मज मून 33 भी आली 3 होवे मिंसया दर्द की बातों से न खाली होवे बज्म का रंग जुदा रज्म का मैदां है जुदा यह चमन और है ज़्ब्मों का गुलिस्तां अप है जुदा

<sup>9.</sup> फैलाव, २.-३. समुद्र, ४. लहराता हुआ, ५. प्रांजल भाषा, ६. टकराना, भिड़ाना; ७. चन्द्रमा, ६. सूर्यं, ९. बालुका-कण, १०. सितारा, ११. अध्यक्ष, १२. ढंग, १३. बोलचाल, १४. रोना, कलपना; १४. उद्यान, १६. पाठ, १७. कल्पना-रूपी लेखनी, १६. सभा, १९. चिराग का चित्र, २०. आश्चर्यंचिकत, २१.-२२. ईरान के नामी चित्रकार, २३. सेना की पंक्ति, २४. युद्ध, २४. युद्ध, २६. दिन-प्रतिदिन का बोलचाल, २७. भले आदमी, २६. सरल प्रांजल भाषा, २९ हढ़ता, ३०. श्रोतागण, ३१. अलंकार, ३२. भाषा की शैली, ३३. विषय, ३४. ऊँचा, बड़ा; ३४. फुलवारी।

फ़ह्म कामिल हो तो हर नामे का उनवाँ है जुदा मुख्तसर पढ़के रुला देने का सामां है जुदा दब्दबा भी हो मसायब भी हों तौसीफ़ भी हो दिल भी महज़ूज़ हो रिक्कत कि भी हो तारीफ़ भी हो

किव-मुलभ वाग्विलास से ध्यान हटाकर देखा जाय तो 'अनीस' बात ठीक ही कहते हैं। वे जानते हैं कि 'हर सोखन मौका वो हर नुक्ता मुकामे दारद' (प्रत्येक बात का एक अवसर और हर विषय का एक स्थान होता है)। इस बात से अधिकांश उर्दू-किव अनिभन्न रहे हैं। 'अनीस' जानते हैं कि मित्र-मण्डली का रंग अलग और युद्ध का क्षेत्र भिन्न है, और वे अपने मिस्यों में विविधता पैदा करने का प्रयास, सफल प्रयास, करते हैं। रोव-दाब, संकटमय परिस्थितियाँ, गुणगान—सभी चीज़ें मौजूद हैं। वे हँसाते भी हैं और स्लाते भी हैं। वे समस्त मानवीय भावों को उत्तेजित करने की क्षमता रखते हैं। कोध, घृणा, तुच्छता, शौर्यावेश, उत्तेजना, तरुणाई, शील, संकोच, आन-अभिमान; सारांश यह कि सभी प्रकार के मनोभावों पर उनका अधिकार है। और इन सबका वर्णन वे मृदुता, दढ़ता, गम्भीरता, चुस्त-बन्दिश, दर्द एवं असर, जोश, रंगीनी, चमक, प्रकुल्लता के साथ प्रवाहपूर्ण भाषा में कर सकते हैं।

शील-निरूपण तो ख़ैर 'अनीस' की मिसयों में भी नहीं है। वे प्रत्येक व्यक्ति के व्यक्तित्व को अलग-अलग निखार नहीं सकते, सब-के-सब एक ही रंग में रंगे हुए हैं। हर पान में वहीं खूबियाँ हैं, जो दूसरों में भी पाई जाती हैं। 'दबीर' के मिसयों में भी शील-निरूपण नहीं। 'अनीस' एवं 'दबीर' 'इमाम हुसेन' के व्यक्तित्व का निर्माण करने में विशेष रूप से बड़ा परिश्रम करते हैं और इस विषय में 'अनीस' 'दबीर' से बहुत आगे निकल जाते हैं। 'अनीस' चाहते थे कि मानवता और देवत्व को इस तरह मिलायें कि एक महान् और उच्चकोटि का व्यक्तित्व बन सके। किन्तु, इस सम्मिश्रण में उन्हें पूरी सफलता न मिल सकी। मानवता स्पष्टतया देवत्व से बढ़ गई है। फिर एक बात यह भी है कि 'अनीस' कुछ मानवीय दुर्वलताओं, विशेषतः कष्ट-सहन पर विशेष जोर देते हैं:

शह<sup>1</sup> वीड़कर पुकारे कि आता हूँ भाई जान घर लुट गया है ख़ाक उड़ाता हूँ भाई जान ताकृत बदन में अब नहीं पाता हूँ भाई जान एक-एक कृदम प ठोकरें खाता हूँ भाई जान दस्ते <sup>12</sup> - शिकस्तः <sup>13</sup> बेटे की गर्दन में डाले हैं भैया हमें तो अकबरे - महरू <sup>14</sup> - सँभाले हैं

अस्तु, 'अनीस' यदि शील-निरूपण न कर सकते थे तो भी वे भाव-चित्रण वड़े ही सुन्दर और आकर्षक ढंग से करते हैं। इस दृष्टि से भी वे 'दवीर' से श्रोष्ठतर हैं। 'अनीस' दो या

१. बुद्धि, समझ; २. पूर्ण, उच्चकोटि की; ३. ख्त, पत्न; ४. शीर्षक, ५. सारांश, ६. ठाट-बाट, ७. दु:ख, तकलीफ; ८. गुणगान, ९. प्रसन्न, प्रफुल्लित; १०. आईता, ११. राजा, वादशाह; १२. हाथ, १३. टूटा हुआ, १४. चन्द्रमा के-से मुखमण्डलवाले।

अस्तु, 'अनीस' यदि शील-निरूपण न कर सकते थे तो भी वे भाव-चित्रण बड़े ही सुन्दर और आकर्षक ढंग से करते हैं। इस टिंग्ट से भी वे 'दवीर' से श्रेण्ठतर हैं। 'अनीस' दो या अधिक जज् बात को एक ही समय एकत्र करते हैं और उनकी उपस्थित से जो संघर्ष उत्पन्न होता है, उसे बड़ी सुन्दरता एवं निपुणता के साथ वर्णन करते हैं। इन भावावेशों में प्रायः विरोधाभास होता है और वे मन को दो तरफ खींचते हैं। इस संघर्ष को 'अनीस' बड़े ही सूक्ष्म और सरल ढंग से बयान करते हैं। 'हज़रत अली अकबर' विदा होने के लिए अपनी माता के पास जाते हैं तो मौं के प्रेम का नक्शा 'अनीस' इस प्रकार खींचते हैं:

माँ गिर्द फिरके बोली कि ऐ मेरे गुल रे-ओज़ार + तुम सुब्ह ते गये थे अब आए य(ह) माँ निसार दर पर तड़प-तड़प के मैं जाती थी वार-पार + खोलो बस अब कमर को मेरा दिल है बेक्रार

गर्मों यः और कहत" कई दिन से आब का का क्ख का तम्तमा गया है मेरे आफ़्ताब का

फिर माँ को मालूम होता है कि बिदा होने के लिए आये हैं। पुत्र की सुरक्षा का ख्याल एक ओर, उसकी निस्सहायता और अधीरता का ध्यान दूसरी ओर, विचित्र प्रभाव उत्पन्न करता है। अन्त में उन्हें जवाब मिलता है:

देखी गई नमां से यः बेताबिए प्रेसर ° वारिस । को बेकसी १ प लगा काँपने जिगर हाथों से दिल को थामके बोली वः नौहागर । उ दौलत १ प फातिमा । प के तसद्दु क कि तमाम घर पहले न कुछ कहा था न अब रोकती हूँ मैं रोते हो किसलिए तुम्हें कब रोकती हूँ मैं

अल्लाह ! कितनी वीरता, उदारता, मातृप्रेम, तमन्नाओं की वीरानी एवं वर्बादी प्रत्येक शब्द से टपकती है। 'दवीर' में यह सुकुमारता, सुन्दरता और विद्यापन नहीं मिलता। इनमें ऐसे अवसरों पर भद्दा और कुत्सित प्रभाव नज़र आता है। अस्तु, जो असर, जो खूबी इस बन्द में है वह पूरे वयान में नहीं। 'अनीस' और केवल 'अनीस' ही नहीं, सभी मिसया कहनेवाले आवश्यकता से अधिक विस्तार से काम लेते हैं और यह नहीं समझते कि इस विस्तार के कारण प्रभाव में वृद्धि नहीं, उसका हास होता है। उनका उद्देश्य तो रोना-क्लाना है और इस उद्देश्य को प्राप्त करने में वे सफल-मनोरथ भी हुए हैं, किन्तु किव-सुलभ सौन्दर्य और वास्तविकता में कमी हो जाती है।

१ फूल के-से कपोलवाले, २ निछावर, ३. द्वार, दरवाजा; ४ अधीर, ४ अभाव, ६ पानी, ७ वेहरा, द सूर्य, ६ वेचैनी, १० पुत्र, ११. उत्तराधिकारी, १२ निस्सहायावस्था, १३ शोक मनानेवाली, १४ धन-सम्पत्ति, पुत्र; १५. मुहम्मद साहेब की बेटी, जो अली को ब्याही थी, १६. खुरात, कुर्बान, निछावर।

एक 'अली अकबर' के ही गहीद होने को लीजिए। इस शोकपूर्ण घटना का वर्णन बार-बार होता है। दो बीबियाँ ख़े मे से बाहर निकल आती हैं और इस प्रकार बयान करती हैं: एक कहती थी सद्क, तेरे ऐ गेसुओं वाले + एक कहती थी कुर्बान मेरी गोद के पाले जीने की जवानी में तुम्हें पड़ गए लाले + ठहरो कि यः माँ छाती से बर्छों को निकाले

है! है!! यः कि़बा खून में सब भर गई, बेटा तुम ज़ख्मी हुए क्या कि फूफी मर मई, बेटा

पा तेरी दुल्हन लाने का 'अकबर' मुझे अरमां कि तक्दीर ने बे-आस किया मुझको मेरी जां वारी तेरी इस चाँद-सी छाती के मैं कुर्वां + सेहरा भी न बाँधा कि हुए खून में गल्तां के

लाशे प तेरे अश्कों के से मुँह घोने को आई तुम मुझको न रोए मैं तुम्हें रोने को आई

तुम मर गए मैं भर न गई साथ तुम्हारे + है है मेरे दिलवर ", मेरे जानी, मेरे प्यारे तुम भी न रहे 'औन' वो 'मुहम्मद' भी सिघारे + अब कौन उठाएगा जनाज़े " को हमारि

> आराम बहुत कम मेरी किसमत में लिखा है पीरी भें यः मातम अ मेरी किसमत में लिखा है

एक दूसरे मसिये में इस अवसर पर कहते हैं :

खातूने कि क्यामत भ की सदा इतने में आई + है ! है !! मेरे पोते ने सेनां असीने पे खाई अद्वारह बरसवाले ने जान अपनी गैंवाई + अब लाश पे नर्गा है मुहम्मद की दुहाई

फल तेगों <sup>१ के</sup> बिजली की तरह कौंद<sup>2</sup> रहे हैं रहवारों <sup>2</sup> से लाशे को उदू<sup>2 र</sup>ोंद रहे हैं

लाशे प चले खाक<sup>२3</sup>-ब-सर सैयदे<sup>२४</sup>-आलम + 'अक्बर' की जुदाई का पड़ा खीमे में मातम 'क्रियाद<sup>२ ७</sup>मुहम्मद की ?' सदा<sup>२६</sup> आती थी हरदम + जुबां<sup>२७</sup> थी जमीं काँपता था अर्शे<sup>२८</sup> मुअज्ज्यम<sup>२९</sup>

> सैदानियों में होता था जब शोर बुका<sup>3°</sup> का हिलता था कलस खीमए<sup>39</sup>-शाहे-शोहदा का

एक और मर्सिये में हज़रत 'इमाम हुसेन' इस प्रकार बैन करते हैं :

9. वारी जाऊँ, ३. लम्बी अलकोंवाले, ३. निछावर, ४. अँगरखा, ४. घायल, ६. अभिलाषा, ७. मीर, जो फूलों का बना होता है, ६. डूबा हुआ, लयपथ; ९. आँसुओं, १०. माशूक, प्रेमी; ११. अर्थी, १२. वृद्धावस्था, १३. दुख, शोक; १४. महिला, १४. प्रलयकाल, १६. आवाज, १७. भाला, १६. घमासान युद्ध, १९. कटारों, २०. चमक-दमक; २१. घोड़ों, २२. शत्नु, २३. सिर पर धूल छिड़कते हुए, २४. दुनिया के सरदार, २४. दुहाई, २६. आवाज, २७. प्रकम्प, २६. खुदा की कुर्सी, २९. महान्, ३०. रो-रोकर शोक मनाना, ३१. शहीदों के राजा का खीमा।

है है मेरे श्रफ़ीक़ पेसर, महरवां पेसर + खुशक पेसर, सईद पेसर, कृदवां पेसर मावर का चैन वाप का धारामें - जा पेसर + कमगो पेसर, शहोद पेसर, नौजवां पेसर

भक्तल े कियर है कोई बताता नहीं मुझे ऐ नूरे १ - ऐन १ २ अख नज़र आता नहीं मुझ

मुझको ग्रीवे<sup>९ 3</sup>-दश्ते-बला कहके फिर पुकार + एक बार या शहे दोसरा<sup>९ ४</sup> कहके फिर पुकार ऐ शर सैयदुश्शोहवा<sup>९ ५</sup> कहके फिर पुकार + सदक्<sup>९ ९ ६</sup> हो बाप 'या अवता' १ ९ कहके फिर पुकार

मेरी भी जान तन सं तेरे साथ जायगी मर जाऊँगा यहीं जो न भावाज आएगी

फुछ होश दस्त १८वो पा १९का नहीं वेहवासहँ + ज़ब्मा २° है कृत्व २१ कुश्तए २२-अन्दोह २ ३ बो २४ यासहो गमगीं २ पहुँ मृद्दादिल हूँ हज़ीं २६ हूँ उदास हूँ + दमतोड़ो तुम तो है गृज़्व और मैं न पास हूँ

क्योंकर कृरार<sup>२७</sup> आए विलं-ना-सबुर<sup>२८</sup> को लाऊँ कहाँ से ढुँढ़के आँखों के नूर को

ये थोड़े-से उदाहरण विना किसी विशेषता के प्रस्तुत किये गये हैं। चाहिए तो यह था कि शोक-सन्ताप के अवसरों का वर्णन बहुत विस्तार के साथ न किया जाय। मिसया कहनेवाले पाश्चात्त्य कियों से न सही, 'फ़िरदौसी' से भी लाभान्वित होते तो शायद अधिक सफलता प्राप्त करते। 'फ़िरदौसी' ने भी एक अवसर पर विस्तार से काम लिया। सुहराब की मृत्यु का समाचार सुनकर उसकी माता की जो दशा हुई, उसको इस तरह व्यक्त करता है:

खरोशीय वो जोशीय वो जामा बरीय + ब-ज़ारी बरां कोवके ना रसीय बर आउवं बांग वो गरेव वो खरोश + ज़मां ता ज़मां ज़ू हमी रफ्त होशा फरो बुवं नाख़ न दो बीवा बिकन्य + बर आउवं बो बाला बर आतिश फ़ेंगन्य मर आं ज़िल्फ़ें-चं-ताब बादः कमन्य + ब-आंग्रुइत पेचीय वो अज़ बुन वे कन्य बसर बर फ़ेंगन्य आतिश वो बर फ़रोड़त + हम: मूए - मुक्कीं व आतिश बुसोख़त हमी गुफ्त के जाने-मावर कनं + कुजाई सरिश्ता ब ख़ाक वो व खं दो चश्मम व रह बूद गुफ्तम मगर + ज़े सुहराब वो क्स्तम व यावम ख़बर वे बानिस्तम ऐ पूर कायव ख़बर + कि क्स्तम व ख़ंजर बरीयत जिगर दरेग्श न झामय अजो कए - तू + अज़ां बुजं बो बाला घो बाजूए-तू वपरवर्वा बूदम तनश रा ब नाज़ + व रिड् श्वां वो श्वांन वराज़

<sup>9.</sup> प्रिय, २. पुन, ३. कृपाल, ४.सुन्दर, ५. भाग्यवान, ६. मान-प्रतिष्ठा का हाल जानने-वाला, ७. माता, माँ; ६. मितभाषी, ९. अच्छे काम के लिए जान देनेवाला, १० वध-स्थल, ११. ज्योति, प्रकाश; १२. आँख, १३. आपदग्रस्त मरुस्थल के यात्री, १४. दोनों दुनिया, १५. शहीदों के नायक, १६. निछावर हो, १७. (बच्चे की तुतली बोली) ऐ पिता, १६. हाथ, १९. पैर, २०. घायल, २१. हृदय, २२- मारा हुआ, २३. शोक, २४, निराशा, २४. दु:खी, शोकपूर्ण; २६: दु:खी, २७. ठहराव, धैयं; २८. अधीर।

कन्ं आं ब खुं अन्वर्कं गुर्का गश्त + कफ्न बर तने-पाके-ऊ खिक् गश्त कन्ं मन केरा गीरम अन्वर किनार + के ख्वाहद ब्दन मर मरा ग्मगुसार पेवर जुस्ती ऐ गुर्वे - लश्कर-पनाह + ब जाए - पेवर गीरत आमद ब राह हमी गुप्त वो मी खस्त बो मीकन्द मूर्य + हमी जुद कफ्-ेदस्त वर खूब रूप\*

जाननेवाले जानते हैं कि जो काव्योचित सौन्दर्य 'फ़िरदौसी' के वर्णन में है वह 'अनीस' के बयान में नहीं। यहाँ न 'खात्ने-क्यामत' की आवाज आती है और न कोई कहता है: "मक्तल किघर है कोई बताता नहीं मुझे" या "सदके हो वाप 'या अवता' कहके फिर पुकार"। और 'फ़िरदौसी' के इस शेर में जो असर है:

हमी गुप्त के जाने मादर कन्ं + कुजाई सिरश्ता व खाक वो ब खंू वह 'अनीस' के पूरे बन्द में नहीं, जिसका पहला मिसरा है: 'है है मेरे शफ़ीक पेसर मेहरबां पेसर"

- उस कच्ची उम्रवाले वालक (की मृत्यु) पर वह रोती-कलपती चिल्लाई, बिफरी और कपड़े फाड़ डाले।
- २. वह बहुत रोई, चिल्लाई और चीख्-पुकार की; क्षण-क्षण पर बेहोश हो जाया करती थी।
- ३. अपने नखों से दोनों आँखों को नोंचती और उठ-उठकर आग में कूद-कूद पड़ती थी।
- ४. अपनी अलकों को, जो गुँथकर कमन्द की तरह बनी हुई थीं, अपनी उँगलियों में लपेट कर जड़ से उखाड़ देती।
- प्र. अपने सिर पर आग डालकर भस्म कर निया; अपने सारे कस्तूरी-जैसे वालों को आग से जला दिया।
- ६. यही कहा करती कि ऐ माता के प्राणधन, तुम इस समय मिट्टी, खून में लिपटे हुए कहाँ हो ?
- ७. मेरी दोनों आँखें तुम्हारे रास्ते पर लगी रहीं; यही कहा करती कि शायद रुस्तम एवं सोहराव की खुबर मिले।
- प्त. हे पुत्र, मैं क्या जानती थी कि यह खबर मिलेगी कि रुस्तम ने कटार से तेरा कलेजा फाड दिया।
- ९. उसे तेरे बेहरे, तेरे वक्षःस्थल, तेरी विशाल भुजाओं तथा तेरे डील-डील को देखकर अफ़्सोस न हुआ ?
- १०. प्रकाशमान दिनों तथा लम्बी रातों की मैंने तेरे शरीर को बढ़े प्यार से पाला था।

<sup>\*</sup> पृष्ठ २५९-२६० पर लिखित 'फ़िरदौसी' की फ़ारसी पंक्तियों का अनुवाद:

मैंने कहा है कि मिसये में रुदन-ऋन्दन भी है और युद्ध-वर्णन भी। 'अनीस' वो 'दवीर'
युद्ध-वर्णन का वडा प्रवन्ध करते हैं और अपनी सारी सृजन-शहित इसमें लगा वेते हैं। जैसे,
'अनीस' युद्ध की हलचल का चित्र इस प्रकार खींचते हैं:

ननकारए नवगार प लगी चोव । यकबयक + उट्टागरेबे को से कि हिलने लगा फलक कि सहपूर की सवा से हिरा सो हुए सलक कि + किरसा कि क्वा कि गूँज उठा दश्ती दूर तक

शोरे दोहल १3 से हश्र १४ था अफ्लाक १ के तले मुर्दे भी डरके चौंक एड़े खाक के तले

घोड़ों से गुँजता या वः सब वादिए १६ नवरं १७ + गर्द ११८ में मिस्ले १९ शोशए-साअत २० भरी वी गर्द या चर्जे २ चारमी २२ प रखे २३ आफ्ता व २४ जर्द २५ + डर या गिरे ज्मी प न मीनाए २६ - लाजवर्द २७

गर्मी हुज्मेर्ट-फौज से टह-चःद<sup>२९</sup> हो गई ख़ाक इस क्दर उड़ी कि हवा बन्द हो गई

काँपे तबक् 3° जमीं के हिला चर्छों-लागवर्द + मानिन्दे-कहरवा 3 हुआ मिट्टी का रंग ज़ बं उठकर ज़मीं से बैठ गई ज़ हज़्ला 3२ में गर्द + तेगों की आंच देखके भागी हवाए-सर्द गर्मी से रन के होशा उड़े वह्नश 32 वो तैर 3४ के शेर उस तरफ उतर गए दिया को पैर के

अल्लाह रे ज़ल्ज़ला कि लरज़ते थे दशत<sup>3 द</sup> वो दर + जंगल में छिपते फिरते थे डर-डर के जानवर जिन्नात<sup>3 छ</sup>काँप-काँप के कहते थे अल्हज़्र<sup>3 ८</sup> + दिनया में ख़ाक उड़ती है सब जाय हम किछर

अन्धेर है उठी बरफत<sup>3</sup> अब जहान से लो मिल गया जमीं का तबक आसमान से

<sup>99.</sup> इस समय वह (शरीर) खून से शराबोर हो गया है; कफन तेरे शरीर पर गुदड़ी बन गया है।

१२ अब मैं किसको गोद में विठाऊँ; मेरे दु:ख में कौन सहानुभूति दिखावेगा ?

<sup>9</sup>३ ऐ (एक पूरी) सेना की रक्षा करनेवाले पहलवान, पिता के स्थान पर कुत्र तेरे सामने आ गई।

१४. यही कह-कहकर वह विक्षिप्त हो जाया करती, (सिर के) वाल नोंचती, और अपने हाथों से अपने मुँह को पीटती थी।

<sup>9.</sup> नगाड़ा, २. लड़ाई, युद्ध, कोलाहल; र. लकड़ी, ४. गड़गड़ाई, गर्जन; ४. घण्टा, ६. आसमान, ७. सिघा, तुरही; ८. आवाज, १. भयभीत, १. फ्रिक्ते, ११. तुरही, १२. महस्थल (युद्धक्षेत्र), १३. ढोल, १४. प्रलयकाल, १४. आसमानों, १६. घाटी, १७. युद्ध, लड़ाई; १८. आसमान, १९. समान, २०. घड़ी का शीशा, २१. आसमान, २२. चौथे, २३. मुँह, चेहरा; २४. सूर्य, २५. पीला, २३. शीशा, २७. नीले रंग का एक पत्थर, जिसमें सुनहरी बिन्दियाँ होती हैं (२६ एवं २७. आसमान); २८. भीड़-भाड़, २९. दसगुना, ३०. परत, तह; ३१. एक पत्थर, जो घास को आकर्षित करता है, ३२. भूकम्प, ३३. पशु, ३४. पक्षी, ३४. काँपते थे, ३६. महस्थल, ३७. भूत-प्रेत, ३८. सावधान, ३९. बढ़ती, वृद्धि, सौभाग्य;

चर्रा रहा या ख़ौफ़ से मीनाए-ल।जबर्व + हिसते थे कोहै काँवता या वाबिए-नवर्व या दिन भी ज़र्व, घूप भी ज़र्व ओर जमीं भी ज़र्द + ख़ू फ़ॉबर छिप गया यः उठी कर्वला की गर्द एक तीरगी गुबार की यी चश्मे मेह में टापू पड़ हुए थे मुहोते सिवह में

यहाँ प्रत्यक्ष दीख पड़ता है कि 'फ़िरदीसी' से लाभ उठाया गया है। 'फ़िरदीसी' ने भी युद्ध की हलचल का चित्र खींचा है:

ज़े लक्ष्कर बरामद सरासर ख़रोश +ज़मीं पुरख़रोश वो हवा पुरख़रोश जहाँ लज़ीं-लज़ीं शुद वो दश्त वो कोह + जमीं शुद को नाले सुतरां सितोह दरफ़्श अज़ दरफ़्श वो गरोह अज़ गरोह + गुसस्ता न शुद शब वरामद ज़े कोह दरख़शीद ने तेगहाए-बनफ़्श + अज़ा सायए कावियानी दरफ़्श तुगफ़्ती कि अन्दर शबे तीर-चेह्न + सितारा हमीं वरिफ़्शानद सिपह ज़मीं गश्त ख़ुंबा चू अब सियाह + तु गुफ़्ती हमीं वर न तावद सिपाह विले-कोह गुफ्तो विदरंद हमी + ज़मी वा सवारां विपर्द हमी खुनां तीरा शुद रुए गेती ज़े गर्द + तु गुफ्ती कि ख़ुशेंद शुद लाजवदं ज़ जोशे सवारां व झावाज़े कूस + इवा फ़ीरगूं शुद ज़मी आवनूस तु गुफ्ती ज़मीं मौज़ ख्वाहद ज़दन में बस गर्वे मैदां कि वर शुद व दश्त + कामीं शश शुद वो आसमी गश्त हश्त वी जोशोद दश्त वोबि तोफ़ाद कोह + ज़े जोशे सवाराने हर दो गरोह तु गुफ्ती कि रुए - ज़मीं आइनस्त + कोनेजा हवा नीज़ दर जोशन अस्त\*

सादश्य प्रकट है। 'अनीस' ने 'फिरदौसी' का अनुकरण किया है और यह भी स्पष्ट है कि 'फिरदौसी' का वर्णन अधिक अच्छा है। उसमें असर भी अधिक है। और, फिरश्ते भयभीत नहीं हो जाते और भूत-बैताल काँप-काँप नहीं उठते।

. अस्तु, 'अनीस' रण-संग्राम का वर्णन बड़े जोश और सफ़ाई से करते हैं। कहीं कोई चीज़ गोल-मटोल तथा धुँधली नहीं रह जाती। सभी व्यवरे स्पष्ट होते हैं। हाँ, वे घटना का यथातथ्य निरूपण नहीं करते, बिल्क उसमें अपनी कल्पना द्वारा रंग भरते हैं। उनका यह दावा अनुचित नहीं कि उनकी चिल्लकारी से 'मानी' वो 'बहुज़ाद' दंग हैं। यह केवल किव-सुलभ वाग्विलास नहीं कि "खूं बरसता नजूर आए जो दिखाऊँ सफ़ें जंग" अथवा "बिजलियाँ तेगों की आँखों में चमक जाय अभी।" हज़रत 'खली अकवर' के तलवार मारने का तमाशा 'अनीस' यों दिखाते हैं:

बदकर किसी ने बार जो रोका सिपर कटी + चार आईना कटी, जिरहे -खीर: सर कटी ने के हर गिरह सिफ़्ते ' नेशकर रेक्टो + सीना कटा, जिगर हुआ ज़ कुमी कमर कटी

१. पहाड़, २. सूर्य, २. अन्यकार, ४. समुद्र, घेरा; ५. आसमान, ६. ढाल, ७. एक प्रकार का कवच, जिसमें छाती, पीठ ओर दोनों भुजाओं पर बाँधन के लिए लोहे की पटिरिया होती है; ५. कवच, ५. अहमक, मूखं; १०. भाला, ११. समान गुण के अनुसार, १२. ६७, गन्ना।

<sup>\*</sup>इन पिनतयों का हिन्दी अनुवाद अगले पृष्ठ पर देखें।

### रहवार भी वो नीम मियाने असाफ् या इन सबके बाद मुँह को जो देखा तो साफ पा

जमको गिरी उठी इधर आई उधर गई 🕂 खाली किए परे तो सफें बं में भर गई काटे कभी क्रम का कभी बालाए दार गई 🕂 नद्दी गुज़ब की यी कि चढ़ी और उत्तर गई

एक शोर था यः क्या है जो कहरे । समद । नहीं ऐसा तोरोदे । निल में भी जज् । वोमद । नहीं

## पृष्ठ ३६२ पर उद्धृत फ़िरवोसी को फ़ारबी पंनितयों का हिन्दी-अनुवाद :

- 9. सेना में बहुत शोर मचा; धरती शोर-गुल से भर उठी और वायुमण्डल भी।
- रे. सारा संसार और संसार के जंगल पहाड़ कांपने लगे; घोड़ों की टाप से धरती क्लान्त हो उठी।
- ३. झण्डे से झण्डा और एक दल से दूसरादल अलग न हुआ था कि पहाड़ की ओर से रावि का प्रादुर्भाव हुआ।
- ४. उस काबा-निर्मित झण्डे की छाया के नीचे वनफ्शई रंग की तलवारों का चमकना;
- थ. ऐसा जान पड़ता था मानो अँधेरी रात में आसमान से तारे झड़ रहे हैं।
- ६. धरती काले वादलों की तरह दोलायमान थी; सेना पीछे की ओर नहीं हट रही थी।
- ७ ऐसा जान पड़ता था कि पहाड़ों का हृदय फटा जा रहा था; धरती सवारों को लेकर उड़ी जा रही थी।
- द- अत्यधिक गर्द उड़ने के कारण पृथ्वी का मुखमण्डल काला हो गया था; मानो सूर्य आसमानी (लाजवर्दी) रंग का हो गया है।
- घुड़सवारों का घमासान और घण्टों के घन-गर्जन के कारण हवा अलकतरे के रंग की और पृथ्वी आवनूस बन गई।
- १०. ऐसा जान पड़ता था कि घरती लहर मारेगी; और उस लहर के बल ऊपर उठ जायेगी।
- 99. युद्धक्षेत्र के अत्यधिक गर्द उड़ने के कारण, ज्मीन छह और आसमान आठ (टुकड़े) हो गया।
- १२. दोनों दलों के सवारों के कोलाहल के मारे, धरती उबल रही थी और पहाड़ ताहि-ताहि कर रहे थे।
- १३ ऐसा जान पड़ता था कि सारा धरातल लौहमय हो गया है; भालों (की अधिकता) की वजह से वायुमण्डल भी कवचधारी बन गया है।

१. घोड़ा, २. आधा, ३. वीच, ४. युद्ध, ५. उस ओर, आगे; ६. सिपाहियों की पंक्तियाँ, ७. पैर, ८. ऊपर, ९. विचित्र, १०. प्रकोप, ११. मालिक, भगवान्; १२. नदी, दरिया; १३. एवं १४. ज्वार-भाटा।

सिर खुबसरों के चम्बरे - गर्दू ने उड़ गए + हाथ आस्तीं से उड़ गए सिर तन से उड़ गए इर-इर के सब परिन्द न शेमन से उड़ गए + पाई जो राह तापरे - जां सन से उड़ गए

ये कृश्लेआम' पर 'अली अक्बर' तुले हुए रस्ते ये बन्द ज़ख्मों के कूचे खुले हुए

'दबीर' भी इस प्रकार के संग्रामों का वर्णन बड़े जोर-शोर, प्रवन्ध वो बनावट से करते हैं। वे 'हजरत अब्बास' के तलवार चलाने का चित्र इस तरह खींचते हैं:

हर बार नई चाल, नवा तौर, नवा ढंग + असवारों को पैदल किया पैदन किये चौरंग गह की की प्रति का दिले तंग किया गाह लई तो किया पाह लई तो किया विले तंग कि

बल खाती थी गह अजदरे भ खंद वार के मानिन्द आडदा के गले में थी कमी हार के मानिन्द

गह रास्त े के गहे चप े थी, गहे तेह्नत े के गहे फ़ौक के भी के में कभी हैकल के थी, कभी तौक वर

गह मुदों प; गह ज़िन्दों प जाती थी व सद शोक रेंड म विजली की तरह कौंदने का रौंदने का शोक

दरिया में कभी गाह वियावान रह में चमकी जाकर कभी नेज़ीर के नयस्तान रह में चमकी

मग्फ़र रे से अगर छू गई गर्बन में दर र आई + गर्बन से बढ़ी सीनए-दुश्मन में दर आई सीने को किया चाकर तो जौशन अंदर आई + जौशन से जो निकली तो वः तौसन अधि में दर आई

तौसन से जो जतरी तो न फिर रन में कहीं थी वां थी न जहां गावे<sup>3 र</sup>-ज़िमों थी न ज़िमों थी

प्रबन्ध एवं बनावट तो 'दबीर' बहुत करते हैं, किन्तु 'अनीस' की अपेक्षा उनमें कृतिमता अधिक है। शाब्दिक श्लेप और अर्थालंकार का व्यवहार वे अधिक करते हैं और ये शाब्दिक श्लेष, ये अलंकार स्वयं अपना ही महत्त्व धारण कर लेते हैं। यह बात नहीं है कि 'अनीस' शाब्दिक श्लेपों का प्रयोग नहीं करते; करते अवश्य हैं, लेकिन मौका देखकर, उपयोगिता का ध्यान रखते हुए करते हैं। यही बात 'दबीर' भूल जाते हैं।

बस्तु, 'अनीस' वो 'दवीर' घटना-वर्णन के साथ-साथ प्राकृतिक दृश्यों का भी चित्रण करते हैं। किन्तु किसी दृश्य का चित्र हूबहू नहीं उतारते, बल्कि उसमें उलट-फेर करके उसकी नई व्यवस्था

१. स्वेच्छाचारी, २ एवं ३. आसमान की परिधि, ४. बाहीं, ५. चिड़िया, ६. घोंसला, ७. प्राण-पत्नेरू, ८. अन्धाधुन्ध वध, ९. गली, रास्ता; १०. कभी, ११. जीन, १२. सिर पर, ऊपर; १३, घृणित, १४. पापिष्ठों, १४. संकीणं हृदय, १६. शत्नु १७. दाहिना, १८. बाया, १९. नीचे, २०. फीक, २१. हुमेल, २२. गर्दन मं पड़ी हुई पट्टी, २ . बहुत लालायित होकर, २४. मस्स्थल, जहाँ पानी न मिले; २४. भालों, २६. बँसवाड़ी, २७. लड़ाई के समय सिर की रक्षा के लिए लोहे का टोप, २८. घुस गई, भीतर चली आई; २९. फाड़ा, ३०. कवच, ३१. घोड़ा, २२. वह गाय, जिसके सींग पर पृथ्वी टिकी हुई है।

करते हैं। तदुपरान्त कल्पना की रंगीनी की सहायता से उसमें नये-नये रंग भरते हैं। जिन दृश्यों के चिन्न मिलते हैं वे संख्या में कम और सीमित ढंग के हैं। यह दोष घटनास्थल का अनिवार्य परिणाम था। विषयवस्तु के चुनाव ने वाध्य किया, वैविध्य की गुंजाइश ही न छोड़ी। लेकिन जिन दृश्यों के चिन्न खींचे हैं वे बड़े ही सुन्दर हैं। इस चीज़ में भी 'अनीस' 'दबीर' से बढ़कर हैं। दोनों ही सुखद प्रभाव का चिन्न खींचते हैं:

जब सरिनगूं हुआ अलमे - कहकशाने - शब क्षं खुशींद के निशाने मिटाया निशाने - शब तीरे शहाब ते हुई खुली कमाने - शब तानी न फिर शोआय - कमरे ने सेनाने - शब तानी न फिर शोआय - कमरे ने सेनाने - शब आई जो छुट ज़े बरे - ज़ंगी सँवारके शब ने तिपर कि सितारों की रख दी उतारके शम्शीरे - मशरकी - जो बढ़ी चर्ख पर शिताब - फिर तेगे - मगरवी - ने दिखाई न आब - नाब था बस्कि र गर्म खुंजरे - बैज़ाए - नीलोफ़री - में आब - या का रहा न चश्मए - नीलोफ़री - में आब का वागे - जहाँ में फूल खिला आफ़ताब का

इन पंक्तियों में शब्दों की शानदारी और रूपकों का गौरव तो है, किन्तु सुब्ह का समां साफ़ दिखाई नहीं देता। कान अवश्य प्रभावित होते हैं, लेकिन आँखें प्रमुदित नहीं होतीं। अलम, निशान, तीर, कमान, सेनान, ज़ेवरे जंगी, सिपर, शमशेर, तेग, खंजर, आब—प्रत्येक शब्द खोज-ढूँ करके अपनी-अपनी जगह पर विठाया गया है। शाब्दिक श्लेप प्रत्येक मिसरे में मौजूद है। फिर भी असर नहीं। बात यह है कि 'दबीर' शब्दों और चित्रों की खोज में असल उद्देश्य को भूल जाते हैं। 'अनीस' भी परिश्रम करने में किसी तरह पीछे नहीं रहते हैं, किन्तु वे शब्दों और चित्रों को असल उद्देश्य नहीं बनाते हैं। इसलिए शाब्दिक सौष्ठव के साथ-साथ अयं-लालित्य भी उत्पन्न करते हैं।

वह सुब्ह और वः छाँव सितारों की और वः नूर देखे तो गुश<sup>२८</sup> करे अरनी <sup>२९</sup>-गोया औज़ े 3°-तूर <sup>39</sup>

१. सर झुकाया, २. झण्डा, ३. छायापथ, ४. रात, ४. सूर्य, ६. झण्डा, ७. चिह्न, ६. उल्का, ९. धनुष, १०. किरण, ११. चाँद, १०. भाला, १३. मटमेला आभूषण, १४. ढाल, १४. तलवार, १६. पूर्व दिशा की, १७. आकाश, १८. जल्दी से, १९. कटार, २०. पश्चिम दिशा की, २१. चमक-दमक, २२. चूँकि, २.. सफ़द रंग का, २४. सूर्य, २४. कमलवाले, २६. पानी, चमक; २७. चन्द्रमा, २८. मन के खिलाफ कहना, २९. अपनी छवि दिखला दे मुझे (यह हज़रत मूसा खुदा से कहते थे तो उत्तर मिलता था कि तुम नहीं देख सकते), ३०. ऊँचाई, ३१. एक पहाड़, जिस पर हज़रत मूसा को भगवज्ज्योति का दर्शन हुआ था।

पैदा पुलों से कुद्रते - अल्लाह का ज़हर अवह नावजा कर दरह तों प तस्वीह - हवां तयूर कर पुल्सन विज्ञान के दरह तों प तस्वीह - हवां तयूर कर पुल्सन विज्ञान के दाहिए मीनू - असास से कंग्री हवा में सब्जए - सेहरा की वह लहक शर्माए जिससे अतलसे - ज़ंगारिए - फ़लक कि वह महक हर बगें - गुल प कृतरए श शवनम की वह अलक हीरे ख़जिल थे गौहरे - यकता कि निसार थे परो भी हर शजर के जवाहिर - निगार थे

बह नूर और वः दश्त<sup>२3</sup> सुहाना - सा, वह फ़िज़ा<sup>२४</sup> दुर्राज<sup>२५</sup> वो कब्क<sup>२६</sup> वो तेह<sup>२७</sup> वो ताऊस<sup>२८</sup> की सदा<sup>२९</sup>

बह जोशे - गुल वः नालए<sup>3°</sup> - मुग्नि - ख़्रुशनवा<sup>3</sup> सर्वी जिगर को बख्शती<sup>3२</sup> यो सुब्ह की हवा फूलों से सब्ज़ - सब्ज़ शजर सुर्ख़ - पोश<sup>33</sup> थे याले भी नख़ल<sup>3४</sup> के सबदे<sup>34</sup> - गुल्फ़रोश<sup>3६</sup> थे

'अनीस' व 'दबीर' की शैली में भी स्पष्ट अन्तर है। 'दबीर' की भाषा में ठाटबाट अधिक हैं। वह शब्दों और रूपकों की खोज में तल्लीन हो जाते हैं। शब्द-संगठन और रचना में अपनी आविष्कारिक शक्ति से काम लिया करते हैं, लेकिन अधिकतर यह होता है कि शान-शौकत के पीछे वह असर और स्वाभाविक वर्णन-शैली से हाथ खींच लेते हैं। उनकी भाषा में विविधता भी नहीं। सभी स्थानों पर बस एक ही रंग है। अवसर बदलते रहते हैं, लेकिन अवसरों के परिवर्त्तन के साथ भाषा नहीं बदलती और कभी वह जान-वूझकर बदलना चाहते हैं तो उसमें सफल नहीं होते, विशेषतः उस समय जबिक वे कोमल, नमें ध्विन ग्रहण करते हैं तो स्वर भद्दा और अप्रिय हो जाता है। प्रौढ़ता और ओज, विशेषतः ओज, प्रचुर माता में है, किन्तु कुछ अस्वाभाविक ढंग का। रोजमरें का व्यवहार भी कम है। वह कहीं पर यह नहीं करते कि

१. फूलों, २. शक्ति, ३. प्रदर्शन, ४ जगह-जगह पर, ४. माला फेरते भगवन्नाम का उच्चारण करते हुए, ६. पक्षी, ७. उद्यान, ८. लज्जित, ९. घाटी, १० एवं ११. स्वर्ग के ऐसा, १२. हरा-भरा मैदान, १३. जंगल, १४. रेशमी कपड़ा, १४. जंग के रंग का, १६. आसमान, १७. ओस - कण, १८. मोती, १९. अद्वितीय, २०. निछावर, २१. वृक्ष, २२. मणि-मुक्ता - जटित; २३. मरुस्थल, २४. वातावरण, २४, २६, २०, २८. पक्षी-विशेष, २९. आवाज, ३०. चिड़ियों का चीत्कार, ३१. सुरीले, ३२. प्रदान करती, ३३. लाल कपड़ा पहने, ३४. पेड़, वृक्ष; ३४. डाली, ३६. माली।

वार्तालाप की सही नकल उतार दें। उनके प्रतिकूल 'अनीस' रोजमरें का प्रयोग बड़ी सुन्दरता से करते हैं। सब्द और शब्द-योजना भी प्रायः वही होती है, जो साधारण बोलचाल में होती है। 'अनीस' की भाषा परिष्कृत और हृदयग्राही है। इसका प्रवाह, इसकी सरलता और अयंगमंता दिन के प्रकाश के समान प्रत्यक्ष है। भाषा में प्रवाह, चमक और काट तलवार की-सी है। असर में तीर एवं नश्तर से कम नहीं। उसमें विविधता भी बहुत है। कभी कठिन-कठोर हो जाती है तो कहीं पर नमं सुकोमल। कभी घदन-कन्दन है तो कभी जोश से भरा हुआ हु कार। उच्चारण और स्वराघात की विशेषता, आवाज का चढ़ाव-उतार, समुद्र का-सा ज्वार और शान्ति—सभी कुछ मौजूद है। इसमें माधुर्य भी है और संगीत भी। और फिर प्रफुल्लता तथा सुसिक्तता भी।

# सन्दर्भ-संकेत

और यह हज़रत 'इमाम हुसेन' के शहीद होने का वयान है :

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

THE PROPERTY OF STREET

चलते थे चार सिम्त से भाले 'हुसेन' पर
टूटे हुए थे विद्यांद्याले 'हुसेन', पर
यह दुख नबी की गोद के पाले 'हुसेन' पर
कातिल थे खंजरों को लिकाले 'हुसेन' पर
तीरे - सितम निकालनेवाला कोई न था

लाखों में एक बेकस वो दिल्गीर हाय-हाय

फ्रज्न्दे फात्मा की यः तौक़ीर हाय - हाय

माले वः और पहलुए - 'शब्बीर' हाय - हाय

वह ज़हर में बुझाए हुए तीर हाय - हाय गुस्से में थे जो फ़ौज के सरकश भरे हुए खाली किये 'हुसेन' प तरकश भरे हुए

बह गिर्द थे जो भागते फिरते थे वक्ते • जंगी "

एक संग<sup>99</sup> दिल ने पास से मारा जबीं<sup>92</sup> प संग<sup>93</sup> सदमे से ज़दं हो गया सब्ते<sup>98</sup> - नबी का रंग माथे प हाथ था कि गले पर लगा ख़दंग<sup>94</sup> थामा गला जनाव ने माथे को छोड़के निकला वह तीर हल्के - मुवारक को तोड़ के

गिरते हैं अब 'हुसेन' फ़रसी " पर से है गृज़ब

निकली रिकाब पाये - मुतह्हर<sup>१८</sup> से है गृज्व

पहलू शिगाप ता<sup>९</sup> हुंआ खंजर से है ग्ज़ब गृश<sup>२</sup>° में झुके इमामः<sup>२</sup> गिरा सिर से है ग्ज़ब कुरआन रेह्ले-जीं<sup>२२</sup> से सरे<sup>२3</sup>-फ़र्श गिर पड़ा दीवारे - काबा बैठ गई अर्श<sup>२४</sup> गिर पड़ा

१. अत्याचार, २. विधक, ३. जालिम का तीर, ४. निस्सहाय, ५. दुखी, ६. पुत्र, ७. मान, प्रतिष्ठा; ८. हुसेन, ९. धृष्ट, उद्ण्ड; १०. लड़ाई के समय, ११. पाषाण-हृदय, १२. माथा; १३. पत्थर, १४. नाती, पोता; १४. तीर, १६. गला, १७. घोड़ा, १८. पित्रत, १९. फटा हुआ, २०. वेहोशी, २१. पगड़ी, २२. किताव रखकर पढ़ने के लिए बनी हुई लकड़ी, २३. ज्मीन पर, २४. खुदा की कुर्सी।

जंगल से आई 'फ़ातमा ज़हरा' की यह सधा उम्मत<sup>२</sup> ने गुक्रको लूट लिया वा मुहम्मदा इस बक्त कौन हव्के - मुहब्बत करे अदा है - है यह जुल्म और दो आलम का मुक्तदा" उन्नीस सौ हैं जुढ़्म तने वाक पर ज्नव निकल 'हुसेन' तड़पता है खाक पर पर्दा उलट के बिन्ते 'अली' निकली नगेसर लर्ज़ा कदम, खमीदः " कमर, गक् " - जू जिगर चारों तरफ पुकारती थी सर को पीटकर कर्बला बता तेरा मेहमान है किधर अम्मां कृदम अब उठते नहीं तिश्ना १२-काम के पहुँचा दो लाश पर नेरे याज़ू की थाम के बिन्ते-अली तो पीटती फिरती थी नंगे सर कटता था नूर चश्मे 3 अली का गला उधर 'ज़ंनब' को मना करते थे हरचन्द १४ अह्ले १५-शर लेकिन वह दौड़ी जाती थी भाई की लाश पर पहुँची जो कृत्ल १६ - गाह में इस रोक - टोक पर देखा सरे - हुसेन को नेज़े १७ की नोक पर नेज़ें १८ के नीचे जाके पुकारी वः सोगबार सैयद, तेरी लहु भरी सूरत के मैं निसार " है-है गले प चल गयी भैया छुरी की धार भूले बहन को ऐ असदे<sup>२</sup> - हक के यादगार<sup>२</sup> सदके २२ गई लुटा गये घर वादा २3 - गाह में जुम्बिश<sup>२४</sup> लवों को है अभी ज़िक एलाह में भैया सलाम करती है ख्वाहर २० जवाब दो चिल्ला रही है दुख्तरे र हैदर - जवाव दो सूखी ज्ञां से बहरे २७ पयम्बर जवाब दो क्योंकर जियेगी जैनबे - मुज्तर रे जवाब दो

१. आवाज, २. किसी पैगम्बर के अनुयायी, सम्प्रदाय; ३. प्रेम का धर्म, ४. संसार, ४. सरदार, ६. शरीर, ७. फटा - फटा हुआ, विदीणं; ८. वेटी, ९. कांपती हुई, १०. झुकी कमए, ११. खून में डूबा हुआ, १२. प्यासा मुँह, १३. नयन - ज्योति, पुन्न; १४. यद्यपि, १४. दुष्टता करनेवाले, १६. वधस्थल, १७. नेजा, १८. भाला, १९. निछावर हुआ, २०. खुदा का शेर, अली की उपाधि; २१. स्मृति, स्मारक; २२. मैं वारी, २३. नियुक्त स्थान, २४. हिलना, २४. बहन, २६. वेटी, २७. वास्ते, २८. अधीर।

जुज -मर्ग दर्रे - हिज्य का चारा नहीं कोई मेरा तो अब जहाँ में सहारा नहीं कोई भैया में अब कहाँ से तुम्हें लाऊँ क्या करूँ क्या कहके अपने दिल को में समझाऊँ क्या करू किसकी दुहाई दूँ किसे चिल्लाऊँ क्या करूँ बस्ती पराई है मैं किधर जाऊँ क्या करूँ दुनिया तमाम उजड़ गई वीरानः हो गया बैठूँ कहाँ कि घर तो एजा द - खाना हो गया है - है तुम्हारे आगे न ख्वाहर गुजर गई भैया बताओ क्या तहे द खंजर गुज़र गई आई सटा न पूछो जो हम पर गुज़र गई सद - शुक्र जो गुज़र गई बेहतर गुज़र गई सर कट गया हमें तो अलम " से फ़ेराग " है गर है तो बस तुम्हारी जुदाई का दाग् १२ है घर लूटने को आयगी अब फ़ौजे नावकार 3 कहियो न कुछ ज़बाँ से बजुज़ । ४ शुक्ते किर्दगार । भ ख़ीमे में जबकि आग लगावें सितम ै -शआर रहियो मेरी यतीम " 'सकीना' से होशियार बेज़ार १८ है वः ख़स्तः १९ जिगर अपनी जान से बाँघे न कोई उसका गला रेसमान से

[धनीस]

#### यह दबीर हैं:

गिरते ही ख़ाक पर शहे<sup>२</sup> °-दीं को गृश आ गया

फिर भी न कोई प्यासे को पानी पिला गया
ख़ंजर लगा गया कोई नेज़ा लगा गया
खोली जो आँख शह ने जिगर थरथरा गया
सर काटने को पाँव किसी का न बढ़ सका
जुज़ रंगे - ज़दं और कोई मुँह न चढ़ सका

१. मृत्यु के सिवा, २. विरह-वेदना, ३. निर्जन स्थान, ४. शोकागार, ४. चली गई ; ६. नीचे, ७. घाटत हुई, ५. आवाज, ६. बहुत-बहुत धन्यवाद, १०. दु:ख, शोक; १९. छुटकारा, १२. धब्बा, दु:ख; १३. दुष्ट, पाजी; १४. सिवा, १४. अष्टा, १६. जालिम; १७. दुअर, वह बच्चा जिसके वाप-मा मर गये हों, १८. दु:खी, ऊबा हुआ. १९. जिसका कलेजा फट गया हो, २०. धर्म के बादशाह।

पर आह - आह 'शिम्न' ने बढ़कर गज्ब किया सीने प मोज़ा हल्क प खंजर को रख दिया चिल्लाते आए कृब से महबूबे - किब्रिया बाँहें गले में डाल दीं खंजर पकड़ लिया 'ज़ोहरः' पुकारी यह दिले - हैदर का चैन है मेरा हुसेन है, अरे, मेरा हुसेन है ऐ 'शिम्र'! 'मुस्तका' विकास ति का वास्तः विकास विकास का वास्तः विकास का वास्तः विकास का वास्तः विकास वास विकास विक ऐ शिम्र"! मुर्तजा की इमामत का वास्ता ऐ 'शिम्र ! अहले - बैत की हुर्मत का वास्ता ऐ शिम्र ! किब्रिया ° की अदालत े । का वास्ता सद्का १२ नबी की 'रूह ५3 का हैदर १४ की गोर १५ का तू गुल न कर चिराग पयम्बर की गोर का रौशन इसी नवासे १ से नाना का नाम है यह सरपरस्ते " - इज्ज़ते खंक्ल्ए रे नाम है खंजर न फेर प्यास से यह खुद तमाम है आख़िर ख़ुदा है हर्भ १ है और इन्तकाम २° है लिल्लाह<sup>२</sup> खानदां को न मेरे तबाह कर तू इसके नन्हें बच्चों के ऊपर निगाह कर

और यह 'जोश' हैं:

तड़पे जो कई बार ज़मीं पर शहे<sup>2</sup> वाला समझे यः मलायक<sup>2</sup> कि कृयामत<sup>2</sup> हुई बरपा<sup>2</sup> के ख़ीमे जो बड़ी यास<sup>2</sup> से मासूम<sup>2</sup> ने देखा इतने में किसी सिम्त<sup>2</sup> से एक तीर वह आया पामाले<sup>2</sup> - सफे<sup>3</sup> लश्करे-गृम हो गये मौला<sup>3</sup> विल में वह उठा दर्द कि ख़म<sup>32</sup> हो गए मौला रुक-रुक के जो तलवार चली ख़ुश्क गले पर 'ज़हरा'<sup>33</sup>को सवा<sup>34</sup> आई कि अहिस्तः सितम कर 'हैंदर'<sup>35</sup> ने बड़े प्यार से ज़ानू<sup>39</sup> प लिया सर गदू<sup>\*34</sup> की तरफ़ देखके बोले यह पयम्बर

<sup>9.</sup> भगवान् के मित्र, २. इस्लाम धर्म के प्रवर्त्तक का नाम, ३. पैगम्बरी, ४. दुहाई, ४. हुसेन के शतु की सेना का एक सरदार, जिसने उन्हें मारा; ६ अली की उपाधि, ७. सरदारी, ८. हुसेन का परिवार, ९. इज्ज्त, १०. ईश्वर, ११. न्याय, १२. ख़ैरात, प्रसाद; १३. आतमा, १४. शरे अली की उपाधि, १४. कृत्र, १६. नाती, १७. सहायक, संरक्षक; १८. सर्वोत्तम मानव, १९ अन्त, प्रलय, कयामत; २० बदला, २१. ख़ुदा के वास्ते, २२. बड़े वादशाह, २३. फ़्रिश्ते, २४. प्रलय, २४. खड़ी, २६. निराशा; २७. निर्दोष, २६. ओर, २९. पददलित, ३० पंक्ति, २१. मालिक, ३२. टेढ़ा, ३३, मुहम्मद साहब की बेटी फ़्तिमा की उपाधि, ३४. आवाज, ३४. जूल्म, अत्याचार; ३६. अली की उपाधि, ३७. घुटना, ३८. आसमान।

शिक्दा नहीं निकला मेरे प्यासे के लवीं से
निकला है मेरी कह नवासे के लवों से
नाशाद?! तेरी वेकसी³ वो यास के कुर्वा
नाज़ क यः तेरा लिस्म यः तपता हुआ मैदां
टुकड़े यः बदन के यः रदा खून से गृल्तां कुं ज़रों प हैं कुरआन के औराक़ परीशां वेकस! तेरे 'अकबर' की जवानी के तसद्दुक़ मज़लूम! तेरी तिक्ता - देहानी के तसद्दुक़ तू, और सरे - ख़ाक, मेरे गेसुओंवाले के तसद्दुक़ तू, और सरे - ख़ाक, मेरे गेसुओंवाले विस्त या दलाए, यह ज़वां और यह छाले इस प्यास में गर्दन प छुरी जिस्म प भाले अफ़सोस है ऐ 'फ़्तिमा' के नाज़ के पाले इबरत का वा सम्ज़र के हि कि खुद जुल्म खिज़िल के है यह लाश नहीं ख़ाक प इस्लाम का दिल है

कुछ कहने की आवश्यकता नहीं।

'२. और यह 'तेग्ज्नी'भी मिसया का एक अंग वन गई। तीन उदाहरणों पर ध्यान दिया जाय। इनमें से कोई भी 'अनीस' की शाब्दिक 'तेग्ज्नी' की वरावरी नहीं करता।

खा जाती थी फ़ौलाद को वह ते ग़े -बला नोश 9 क्योश 9 हुए जाते थे डर-डर के ज़िरह - पोश 9 सर-तेज़ 2 वो शरर 2 1-रेज़ वो गिरां 2 2-क़द्र वो सुबकदोश 2 चलती थी ज़वां जंग में यों देखों तो खामोश 2 अन्दाज़ 2 नया रंग नया, घात नया था जो बार था आऽदा 2 के लिए बक 2 क ज़ा 2 था एक वार में हाथ उड़ गए जिसकी सिपर 9 उठी फल बीच से दो था कोई तलवार गर उठी मुँह खोले हुए आती थी फिर खूँ में तर उठी किस कह 3 को बिजली थी गिरी यां उधर उठी

<sup>9.</sup> बोठों, २. दु:खी, ३. निस्सहायावस्था, ४. चादर, ४. लथपथ, ६. बालू के कण, ७. वरक, पन्ने; ८. विखरे हुए, ९. दान, भित्त, कुर्वानी; १०. प्यासा होना, ११. अलकों-वाले, १२. प्यार, दुलार; १३. शिक्षा, १४. हश्य, १४. लिजत, १६. इस्पात, लोहा; १७. बहुत खानेवाला, १८. मुँह छिपाये, १९. कवचघारी, २०. तेज, पैनी; २१. चिनगारी बरसानेवाला, २२. भारी मूल्यवाला, सम्मानित; २३. हल्का, फुर्तीला; २४. चुप, २४. ढंग, २६. शत्नु, २७. विजली, २८. मृत्यु, २९. सिपर, ३०. कोप।

जल-जल के सफ्रे - फ्रीज सरकती नज़र आई बन फुँकने लगा आग भड़कती नज़र आई [नफ़ोस]

(ii) इस फर्र-वो<sup>२</sup>-फ्र से फ़ीज़ प तेग़े-जरी<sup>3</sup> चली हर सर प खेलती हुई गोया परी चली खुःकी प गह<sup>ु</sup> चली गहे सूप्<sup>भ</sup> तरी चली खाली किया सफ़ों को लहू में मरी चली

> ज़ाहिर थी वाँकपन से कभी रंग लाल या तलवार थी कि ख़ूने-शिफ्क़ में हलाल या

जरे - सिपर उड़ाके कलाई निकल गई
चार - आइने में बर्फ़-सी आई निकल गई
फ़ौलाद को दिखाके सफ़ाई निकल गई
िल में लगी जिगर में समाई निकल गई

जीशन भें भी थमा न गया उस हिसाम १° से यों निकली जैसे माहिए ११-बे-आव १२ दाम १३ से

[ मूनिस ]

(iii) गह सद्र<sup>१४</sup> प गह शानों प गह फर्कें <sup>१५</sup> लई <sup>१९</sup> पर गह रुख प गहे कोह प और गाह जमीं पर असवार प थी गाह गहे घोड़े की जीं <sup>१७</sup> पर यमसी थी किसी जा पन रुकती थी कहीं पर

> गह बर्क थी गह शोल: १८ थी और गाह हवा थी बन्द अंख हुई जाती थी हर बार कज़ा थी थर्रा रही थी बक्ं चमक देखके उसकी और कांपता था शोल: ९९ चमक देखके उसकी साईना था हैरान फलक २० देखके उसकी शर्माती थो हर शाख्र १ लचक देखके उसकी

<sup>9.</sup> धारी, पंक्ति; २. ठाट-बाट, ३. बीर, साहसी; ४. कभी, ४. ओर, ६. उथा, ऊथा; ७. द्वितीया का चाँद, ५. एक प्रकार का कवच, ९. कवच, १०. तलवार, ११. मछली, १२. पानी से वचित, १३. जाल, १४. सीना, १४. कन्धा, १६. ललाट, १७. जीन, १६. आग, १९. आग की ली, २०. आसमान, २१. डाली, टहनी।

मारान उसे शिर्कि में आलूदा न जो था बो ख़ालिके अकवर को जो समझा बही दो था।

[ दिल्गीर ]

(₹) यह सुबह का समां था और फिर यह दशा होती है: बहु लू वः ग्राफ़ताब की हिद्दत वः ताव वो तब काला या रंग धूप से दिन का मिसाले अगव खुद नहरे 'अल्केमा' के भी सूखे हुए थे लब खीमे जो थे होबाबों के तपते थे सब के सब उड़ती थी खाक खुशक का चश्मा हियात "का खौला हुआ था ध्रुप से पानी 'फरात' का कोसों किसी शजरी में न गुली येन बर्ग वे बारी ह एक-एक नख्ल १५ जल रहा था सूरते १६-चनार १७ हँसता या कोई गुल न लहकता था सब्जा १८ जार कौटा हुई थी सूखके हर शाखे व बार व दार गर्भी यः थी कि ज़ेस्तरी से दिल सबके सर्वथे पत्ते भी मिस्ले<sup>२२</sup> - चेहरए - मदक् क<sup>२3</sup> ज्दं थे साबे<sup>२४</sup> - खाँ से मुँह न उठाते थे जानवर जंगल में खिवते फिरते थे तायर व इधर - नधर मदू मरे धे सात पर्दों के अन्वर अरक्रे से तर ख्स र - खानए-मिजार से निकलती न थी नज्र गर चहम<sup>3°</sup> से निकलके ठहर जाय राह में पड़ जायँ लाख आवने । पाए ३२ - निगाह में

जरा इन मिसरों पर ध्यान दीजिए—'काला था रंग धूप से दिन का मिसाले-शब', 'गर्मी यः थी कि ज़ीस्त से दिल सबके सर्द थे', 'पड़ जायेँ लाख आवले पाए-निगाह में'। यदि आप इन मिसरों पर ध्यान दें तो आपको 'अनीस' की कविता से असन्तोष-सा महसूस होगा। धूप से दिन का रंग काला नहीं होता, 'गर्मी' और 'सर्दी' में शाब्दिक श्लेष के सिवा और कुछ

१. नास्तिकता; २. लिप्त, ३.सूजनहार, ४. महान्, ५. गर्मी, .. ताब, गर्मी; ७. रात के समान; इ. बलबुले, ९. झरना, १०. जीवन, १०. वृक्ष, १२ फल, १३. पत्ता, १४. फल, १६. फलदार वृक्ष, खजूर का पेड़, १६.की तरह, समान; १७. एक वृक्ष-विशेष, जिसके फूल लाल-लाल होते हैं, २०. घास से हरे-भरे मैदान, १९. डाली, टहनी; २०. फलों से लदी हुई, २१. जिन्दगी, २२ समान, २३. यक्ष्माग्रस्त रोगी, २४. बहता पानी, २६. पक्षी, २६. मनुष्य, २७ पसीना, २८. खस की टट्टियाँ लगा हुआ कमरा, २९. बरौनी, ३०. आँख, ३१. छ.ले, ३२ पैर।

महीं। और 'पाए-निगाह' (दृष्टि के पाँव) में छाले नहीं पड़ सकते। बात यह है कि इन मिसरों में प्रवाह इतना अधिक है कि हम ठहर नहीं पाते, इनपर मनन नहीं कर सकते, इन्हें आलोचना के निगाने पर नहीं लाते। यदि हम इन मिसरों पर ठहरें, यह सोचें कि क्या कहा जा रहा है, और जो बात कही जा रही है उसमें कितना तथ्य है, तो जैसा मैंने कहा है, हमें कुछ बेइत्मिनानी-भी महसूम होगी और हम देखेंगे कि यहां खाली-खूली- सी बातें हैं, वास्तविकता से दूर, निरी अत्युक्ति, विसमें कलाकारी नहीं; 'तेज़' वो रवां, चुस्त-जोरदार मिसरे अवश्य हैं,जिन पर कवि-गोष्ठी की बैठकों में 'सुभान-अल्लाह' होगी; लेकिन वे आलोचना की रोशनी में खोखले मालूम होंगे। अत्युक्ति की आख़िर कुछ हद होती है— 'मुँह से निकल पड़ी थी हर एक मौज़ की ज़वां', 'माही हो सीखे मौज तक आई कबाब थी'। इस अत्युक्ति के कारण अच्छी बात भी भद्दी हो जाती है। उदाहरणस्वरूप यह मिसरा कलात्मकता का नमूना है: 'ख़स-खानए-मिज़ां से निकलती न थी नज़र'। लेकिन 'अनीस' रुकते थे, अपने मनोवेग को काबू में नहीं लाते। फिर वन्द को भी पूरा करना है। इसलिए बात आगे बढ़ जाती है:

गर चश्म से निकल के ठहर जाय राह में, पड़ जायें लाखआबले पाए निगाह में।

और कलाकारी वाग्विलास में परिणत हो जाती है और ध्यानपूर्वंक देखिए तो इस प्रकार की कमी हर एक स्थान पर दिखाई देगी। ''देखे तो गृश करें 'अरनी-गोए-औजे-तूर'; पाई जो राह लायरे जां सन से उड़ गए", ''स्ते थे वन्द जख़मों के कूचेखुते हुए", मुदेंभी डर के चौंक पड़े ख़ाक के तले" इत्यादि, इत्यादि।

ग्ज़ल, कसीदा, मसिया, मसनवी के अतिरिक्त उर्दू में अन्य काव्य-रूप भी हैं; जैसे मुमद्द्य, मुख्मस, मुरब्बा, मुसल्लस, तरकीब-बन्द, तर्जीअ - बन्द । लेकिन इन रूपों को उर्दू के किवयों ने अधिक महत्त्व नहीं दिया। यों कहने को तो बहुत से दीवानों में ये चीजें भी मिलती हैं, किन्तु साधारणतः इन किवताओं का महत्त्व एक प्रकार के किव-सुलभ अभ्यास से अधिक नहीं । इनमें से कुछ काव्य-रूपों में वही दुटियाँ हैं, जिनका वर्णन ग्ज़ल के प्रसंग में हो चुका है । किसी ग्ज़ल के हर शेर पर एक मिसरा बढ़ाने से मुसल्लस या तीन मिसरे बढ़ाने से मुख्म्मस का रूप बन जाता है । किन्तु, भिन्न-भिन्न बन्दों में किसी प्रकार की श्रृंखला तथा क्रम नहीं होता। कभी-कभी ये मिसरे किसी फ़ारसी-गज़ल के श्रेरों पर बढ़ा दिये जाते हैं :

जाए दुनिया से यः दिल और गिरप्तारिए निस्त एक दिल होने तो हो सकती है ग्मह्वारिए निस्त गम्ज्ए निस्त हो या नाइसे निस्ति दिगर दोने - गिरप्तारिए दिल खुने - जुल्फ्रेस्त दिगर दोने - गिरप्तारिए दिल

अलकों का उलझना कुछ और चीज़ है और दिल का फँसना कुछ और वस्तु है, क्योंकि हृदयावेशों के कारण उसमें एक बाल भी नहीं समा सकता — अर्थात् उसमें किसी दूसरे के लिए स्थान नहीं है।

कि दक मूथे न गुंजीद जो बिसियारिए-दिल वाह वा ! ऐसी हो होती है बफादारिए - दोस्त ? जौरे-दुश्मन है यः मुझपर यः मदबगारिए दोस्त क्या करूँ कह तू जो हो यों रविशे -यारिए वेस्त

मैं अपने भाग्य पर हसूँया मित्रों के अत्याचार पर; मैं अपने कपर रोऊँया अपने मित्र के बन्दी होने पर—

> ख्न्दा बर बक्त जनम या व जक्षितिए-दोस्त गिरिया वर ख्वेश कुनम या व गिरफ्तारिए - दोस्त

यहाँ कोई लगाव नहीं। लेकिन कभी-कभी इन बन्दों में शृंखला तथा कम होता है; और एक विषय-विशेष का पूरा-पूरा वर्णन होता है। इस प्रकार के मुख्म्मस या मुसल्लस में तज्मीन नहीं होती, बल्कि किसी खास ज्ज्वा या दृश्य का चित्र प्रस्तुत किया जाता है:

<sup>9.</sup> दिल का फरसना, २. सहानुभूति, ३. कटाक्ष, ४. आँख, ५. कारण, ६. प्रीति-निवहि,

७. अत्याचार, ८. सहायता देना, ९. चाल-ढाल, १०. मित्रता ।

साक़ी पहुँच कि बक्त तग़।फ़्रुल रहा नहीं + उमड़े है यह बहार जिसे इन्तहा नहीं एक कृतग अबे तर से ज़मीं पर गिरा नहीं + कैफ़ीअते प्रवास कि बह मैं हुआ नहीं गोय। चमन में जुज़ दिमे ईसा हवा नहीं

कहता है नेक ° वो बदी से बसदी शोर यों सहाब + आसी व है वह कि अब न पिये जो कोई शराब

इस बक्त में कहाँ है तू ऐ खान्मां १४ - ख़राब + टुक मुँद गई है चश्मे १५-फ़ल कही है नाम १६-ख़वाब

वया जानिए कि पल में यः मौसिम " है या नहीं

फ़्रुसंत को दम<sup>्र</sup> कीवूझ ग्नीमत ऐ देख्वर + क्या जानिये कि फ़्स्ल<sup>९</sup> कहाँ और हम किछर साक्षी<sup>े</sup> शिताव<sup>२१</sup>-आतिशे<sup>२२</sup>-तर लेके जाम<sup>२3</sup> भर + दुक देख है चमन की हवा सदं इस क्दर<sup>२8</sup>

पोशाकर वूए-गुलर की कम अज्र के सद के बार नहीं

स्पष्टतया विदित है कि यहाँ विश्वंखलता और असंपृक्तता नहीं। ओजपूर्ण वर्णन है, जोश-ख्रोश है, वासन्ती सुपमा का निरीक्षण है। 'मीर' ने भी मुख्म्यस लिखे हैं, लेकिन वह अधिकांश धार्मिक विश्वासों की अभिव्यक्ति करते हैं और उनमें प्रायः धार्मिकता के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं। इसलिए वे काव्य-जगत् में कोई ऊँचा स्थान नहीं रखते। हाँ, कुछ मुख्म्मस ऐसे भी हैं, जिनमें उन्होंने निजी वारदात अथवा व्यक्तिगत जज्वात वो मनोभावों की अभिव्यक्ति की है। उनमें उसी प्रकार का आनन्द आता है, जो उनकी ग्ज़लों की विशेषता है; लेकिन उनमें 'मीर के हृदय का रंग बहुत अधिक नहीं चमकता; जैसे—

हाजत<sup>२ ३</sup> मेरी रवा<sup>3 °</sup> विले-पुरवर्द<sup>3 ३</sup> ने न की + तासीर ग्रश्के<sup>२ 3</sup>-सुर्ख़ वो रुखे-जदं<sup>3 3</sup> ने न की तदबीर एक दम भी दमे - सर्द ने न की + दिल जोई मेरी हैफ़<sup>3 ४</sup> किसी फ़र्दं<sup>3 ५</sup> ने न की तकत रही न दिल में गया जान से कुगर<sup>3 ६</sup>

दिल सर-व<sup>39</sup> - मर ख़राब है तामी (<sup>3 ८</sup> क्या करूँ + अ शुप्तगीए <sup>3 ९</sup> हाल की तग्हीर ४° क्या करूँ खूंनाबा ४९ - हाए चश्म की तक्रीर ४३ क्या करूँ + ज़र्नीए - रंग चेहरे की तहरीर ४३ क्या करूँ आया जो मैं चमन में खेजां ४४ हो गई बहार ४५

१. मधुबाला, २. लापरवाही, ३. सीमा, अन्त; ४. वदली, ४. मादकता, ६. शराब, ७. मानो, द. सिवाय, ९. साँस, १०. अच्छा, १०. बुरा, १२. बहुत अधिक, १३. पापी, १४. वह व्यक्ति, जिसका घर-द्वार नव्ट हो गया हो, १४. आसमान की आँख, १६. कच्ची नींद, १७. ऋतु, १८. क्षण-भर, १९. विलगाव, २०. मधुबाला, २१. जल्दी, २२. शराब, २३. प्याला, २४. इतनी मान्ना मे, २७. कपड़ा, परिधान; २६. फूल की गमक, २७. सौ से, २८. परिधान, वस्त्व; २९. आवश्यकता, ३०. पूरी, ३१. बु:खित हृदय, ३२. आँसू, ३३. पीला चेहरा, ३४. अफ्सोस, ३४. व्यक्ति, ३६. डाँग, ३७. पूर्ण रूप से, ६८ सूजन, ३९. परीशानी, ४०. विज्ञापन; ४१. आँखों से निकला हुआ स्वच्छ रक्त, ४२ वर्णन, ४३. लिखना, ४४. पतझड़, ४४. वसन्त-ऋतु।

हालत तो यह कि मुझको ग्रों से नहीं फिराग े + दिल सोजिशे विकती वे से जलता है जी चिराग़ सीना तमाम चाक है संदा जिगर है बाग् + है नाम मिललसों में मेरा 'मीरे' बे-दिमाग अज़ विक्क बे-दिमाग़ी ने पाया है इश्तहार है

'मीर' का रंग स्पष्ट है और वह शोक-सन्ताप वो निराशा भी जो 'मीर' की विशेषता हैं। लेकिन 'मीर' अपने जब्बात को विषय-विशेष पर केन्द्रीभूत नहीं करते। यही कारण है कि ये जब्बात किसी केन्द्र-विशेष के आसपास चक्कर खाने के बदले नितान्त विखरे हुए वो विक्षिप्त दीख पड़ते हैं। उद्दें की कविताओं में कोई खास गुरुत्व-केन्द्र नहीं होता। इसी कारणवश उनमें तासीर कम होती है।

मुख्ममस की तरह मुसद्दस का प्रयोग भी विभिन्न रूपों में हुआ है। इसमें क्सीदे, मिसए, वासोड़त लिखे गये हैं। 'भीर' ने कई वासोड़त लिखे हैं। एक बासोड़त के दो बन्दों पर ध्यान दिया जाय:

> यारे -ऐयाम कि ख़्बी ते ख़बर तुझको न घी सुर्भा को आईने की और ख़बर तुझको न घी फ़िके आरास्तगीए काम-बो-सेहर के सुझको न घी जुल्फ़ शाशुफ,ता रे की सुझ दो-दो पहर तुझको न घी

शाना 13 बा नाबलवे 18 - कूचए 14 - गेस् 16 तेरा आईन। काहे को था हैरतीए 10 - क 14 तेरा

आगही १९ हुरन २० से अपने त्झे जि:हार २१ न थीं अपनी मत्ती से तेरी आंख खबरदार २२ न थीं पाँव बेडोल न पड़ता था यः रप्तार २३ न थी

हरदम इस और कमर में तेरे तलवार न थी

खून यों काहे को क्चे में तेरे होते थे दिल वर्ष-ज़दे कब तेरी बीबार-तने रोते थे

विषयं कृतिम हैं। किसी घटना-विशेष से सम्बन्ध नहीं रखते। कभी-कभी वास्तविकता की थोडी-सी झलक दिखाई देती है। लेकिन' अधिकांश विचारों में इतनी बनावट होती है कि तासीर का होना सम्भव नहीं। विषय भी सीमित हैं। किसी काल्पनिक प्रेयसी की निष्ठुरता की शिकायत हैं। उसकी अगली मुहब्बत और प्रेम तथा उसकी निष्कलुपता का वर्णन और वर्तमान

१. अवकाश २. माँठ-साँठ ३. अन्तर्गत, भीतरी; ४ चूँकि, ४ उन्माद, उज्जड्डपन; ६, विज्ञप्ति, ७. उम समय का स्मरण. द. सुन्दरता, ९. बनाव श्रुगार, सजावट; १०. प्रभात, ११. अलकें. १२ उलकी हुई, १३. कंघी, १४. अपरिचित, १४. गली, १६. अलकें, १७. आपचर्यचिकत, १८. मुखमण्डल, १९. ज्ञान, २०. सौन्दर्य, २१. कदापि, २२. अवगत, २३. चाल, २४. विदग्ध हृदयवाले ।

करता और उसके बनाव-शृंगार की शिकायत है, अपनी दुरवस्था एव दुरंशा का रोना - बस, यही थोड़ी-सी वातें हर जगह मिलती हैं.... ... (

मुख्म्मस और मुमद्दस का रूप तो प्रायः दिखाई पड़ जाता है, लेकिन तरकीब वन्द और तरजीऽ वन्द अपने विस्तार और कठिनाई के कारण अधिक मान्य न हो सके। हाँ, कभी-कभी अपनी शक्त दिखा जाते हैं। किन्तु साधारणतः कविगण उनसे परहेज करते हैं; और यदि कभी किसी किंव ने बहुत साहस करके इसकी ओर ध्यान दिया भी तो कोई विशेष सफलता प्राप्त न हो सकी। अलग-अलग वन्द प्रायः सफल होते हैं, किन्तु सम्पूर्ण कविता असफल ही रहती है:

शाहंगहैं - मुल्के - कृफरे वो दों तू + है तख्त - नजीने विलनशी तू हूँ लप्ज़ं - बमानी - प्राश्ना में + है मानिए - लप्ज़ं - आफ़ों तू ऐ जे बरें - दस्ते - गैवी हर जा + संगुश्ती - नुमा है जो नगीं तू काफ़िर हूँ, जो हूँ न काफ़िर - इश्क़ + है नाज़े विलाने - नामनों तू काफ़िर हूँ, जो हूँ न काफ़िर - इश्क़ + है नाज़े विलाने - नामनों तू वुण्मन है कहाँ किघर को है दोस्त +है गर्मीए विज्ञ में मेह्न विवाद को दे तू वोरानीए - वाहिए - वाहिए

माशूक है तूही, तूही आशिक 'अळा'<sup>33</sup> है कहाँ किखर को 'वामिक'<sup>34</sup>

'दर्द' अपने विशिष्ट रंग में खूब कहते हैं। उनकी सरलता, प्रांजलता, संगीतमयना और प्रभाववर्द्ध कता, स्पष्टतया विदित हैं। किन्तु पूरे तरकीव-वन्द में वह ग़ौन्दर्य नहीं, जो एक वन्द में है। 'दर्द' में सर्जना-शक्ति न थी; इसलिए नई किवता में यह कमी एक वहुत वड़ा अभाष बन जाती है।

इन काव्य-रूपों में यदा-कदा ऐसे उदाहरण भी मिलते हैं, जिनमें स्वगत घटनाएँ व अनुभव हैं। और कुछ उदाहरण प्रभावशाली भी हैं। लेकिन साधारणतः वे एक अभ्यास-कार्य से अधिक महत्त्व नहीं रखते। ये कविताएँ सफल हों अथवा असफल, महज् हाशिए की रचनाएँ हैं, और उद्दें के कवि उनकी ओर पूरा ध्यान नहीं देते। यह तो स्वष्ट रूप से विदित है कि इन

१. महाराज, २. नास्तिकता, ३. धार्मिकता, ४. सिंहासनारूढ़, ४ सुखद, मनमोहक; ६. शब्द ७. अर्थ, द. परिचित, ९. अर्थोत्पादक शब्द, १०. शोभा, अलंकार; ११. हाय, १२. परोक्ष, १३. स्थान, जगह; १४. प्रमुख, स्पष्ट; १४. नग, ६. हाव भाव, १७. सुन्दरियाँ, १६. कोमलांगी, १९. सभा की शोभा, २०. प्रेम, २१. द्वेष, शत्रुता; २२. निर्जन स्थान, २३. घाटी, २४. सन्देह, अविश्वास; २४. घर, निवासस्थान; २४. विश्वास, २७. आह, शोक, अफसोस; २६. अन्धी आंखवाले, २९. आंख-निचौनी, नजरबाजी; ३०. ज्योति, ३१. वेपदी होना, ३२. सुर्मा लगी हुई आंख, ३३. अरब देश की एक विख्यात माशूका थी, ३४. यह 'अच्छा' का आणिक था।

काटर-एपों में से हर एक रूप के एक-एक बन्द में अकेले शेर की अपेक्षा अधिक विस्तार वी गुंजाइश है; और यदि विभिन्न बन्दों में सम्बन्ध और विचार - प्रगति हो तो इन रूपों में सफल किवताएँ लिखी जा सकती हैं। मुसद्दस को छोड़कर अन्य रूपों के विभिन्न बन्दों में कोई खास लगाव नहीं होता; और यदि होता भी है तो पूर्ण सम्बन्ध नहीं होता। मुमद्दस में निस्सन्देह भिन्न-भिन्न बन्द शृंखलाबढ़ होते हैं; विचारों, अनुभूतियों का आरम्भ, प्रगति और उपसंहार होता है। इसके अतिरिक्त मुसद्दस में मुसल्लस, मुरव्बा, मुख्म्मस की अपेक्षा अधिक गुंजाइश होती है, और तरकीब -बन्द की भाँति यह विस्तार किटनाई पैदा नहीं करता। लेकिन यह रूप भी गुज्ल-कहने वाले किवयों में स्वीकृत न हो सका।

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

THE RESERVE THE PARTY OF THE PA

THE RESERVE THE PARTY OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 IS NOT A DESCRIPTION OF THE PER

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE PARTY.

With the six of the party of the same of t

NAME OF THE OWNER OWNER, THE OWNER OWNER, THE OWNER OWNER, THE OWNE

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

A STATE OF THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

The state of the state of the state of

The Property lives in the last

822

इस सरसरी आलोचना से उदूं-कविता की निस्सारता विदित हो गई। यह बात नहीं कि उदूं के कवियों में कवित्व की क्षमता न थी। वे संवेदन-शक्ति रखते थे, बड़ी ही तीव्र संवेदन-शक्ति! प्रकृति ने उन्हें कल्पना-शक्ति भी प्रदान की थी — ऐसी कल्पना, जिसकी उड़ान ऊँची, मननशील और व्यापक थी। गहरी एवं कीमती सूझ-वूझ की भी उनमें कमी नहीं। हाँ, यदि कुछ कमी है भी तो संसार-निरीक्षण की। उनकी आंखें दिल की ओर देखती हैं, वे सदा दिली जज्वात वो भावों की सैर करने में निमग्न रहती हैं। यह तो नहीं कहा जा सकता कि वे संसार की बहुरंगी से नितान्त अनिभन्न हैं; किन्तु इतनी बात अवश्य है कि इस बहुरंगी की ओर उनका ध्यान नहीं। आंखें देखती सब कुछ हैं, लेकिन ध्यानपूर्वक नहीं, और व्यवरों से उन्हें कोई दिलचस्पी नहीं। इस प्रकार की उपेक्षा मानवीय कृत्यों और घटनाओं की ओर से भी है। इसीलिए उनकी रचनाओं में शील-निरूपण का पता नहीं।

फिर भी यह अभाव उदूँ-किवता की निस्सारता का कारण नहीं। इस कमी की बजह से उसकी दुनिया कुछ सीमित हो जाती, किन्तु ऐसी नष्ट-भ्रष्ट न होती। मूल कारण फारसी-किवता का प्रभाव है। यह प्रभाव राजनीतिक तथा देशीय कारणों से और सुदृढ़ हो गया। इसी प्रभाव का एक रूप गृज़ल है। अपनी सरलता के कारण गृज़ल सर्वप्रिय हो गई, कुछ ऐसी पसन्द हुई, इसने कुछ ऐसा मन्द्र फूँका कि किवयों का ध्यान फिर कुछ दूसरी ओर न जा सका और किसी अन्य काव्य-रूप की आवश्यकता उन्हें महस्स न हुई।

इस सम्बन्ध में यह कह सकते हैं कि इस निस्सारता का एक कारण पाश्चात्त्य साहित्य से अनिभिज्ञता भी है। उद्कें के कविगण कविता के सही अर्थ का ज्ञान प्राप्त न कर सके। इसलिए वे कुछ मजबूर भी थे। जो कमाल उन्होंने गृज्ल-जैसे दोषयुक्त काव्य-रूप में प्रदर्शित किया है, उसे देखकर दु:ख-सा होता है कि कैसे-कैसे और मूल्यवान् सद्गुण नष्ट हो गये।

वर्तमान अवस्था यह है कि उदू-किवता में महज धिज्जियों और पुज़ें हैं। गृज़लें और काव्य-पंक्तियाँ असंख्य हैं; किन्तु गृज़ल के रूप में, उसकी तुटियों के कारण, उच्च कोटि की किवता सम्भव ही न थी। अकेला शेर भी अपनी अल्प भाव-सम्पत्ति के कारण कविता का भारी बोझ वहन करने योग्य न हो सका। सुन्दर और चमकदार शेर मिलते हैं, जो आकर्षक भी हैं और प्रभाववढ़ के भी। अक्सर ये जज़्बात को भड़काते हैं और कल्पना में हुलचल भी पैदा करते हैं:

कहा मैंने गुली का है कितना सबात <sup>२</sup> कली ने यः सुनकर तबस्सुम<sup>3</sup> किया

**अथवा** 

फूल, गुलाब का फूल; २. ठहराव, अस्तित्व, आयु; ३. मुस्कान ।

#### मौत का एक दिन मुऐअन है मींद क्यों रात - भर नहीं आती

लेकिन इन दुकड़ों से पूर्ण तुष्टि और शान्ति प्राप्त होना सम्भव नहीं। दिल व दिमाग प्रसन्त होते हैं, किन्तु इस आनन्द में नीरसता भी निहित है।

गृज़ल की विश्वंखलता, अकेले शेर की नीरस मादकता किते में नहीं। इस काव्य-रूप में ऊँचे पैमाने की कविता सम्भव है। कुछ किते ऐसे हैं, जिनका स्थान काव्य-जगत् में ऊँचा है, किन्तु इनकी संख्या कम है। उर्दू के किव इस ओर प्रायः रस्मी ढंग से ध्यान देते हैं और बहुत खास-खास तथा सीमित विषय इसमें दाखिल करते हैं। इस प्रकार यह अवसर भी हाथ से निकल जाता है और खेद-पश्चात्ताप के अतिरिक्त और कुछ हाथ नहीं आता।

कसीदे की भी वही दशा है। प्रस्तावना में वही गुंजाइश है, जो किते में दीख पडती है। आवेगों का कोलाहल, कल्पना का ओज, सवंग्राही विचार, सुन्दर प्राकृतिक दृश्य—हर चीज का चित्रण सम्भव था; किन्तु उदूं के किव शब्द-सौष्ठव की खोज में वास्तविकता और असलियत को जुप्त कर देते हैं। बाहरी ठाट-बाट हर जगह है, लेकिन भीतर शून्य-ही-शून्य दिखाई पड़ता है। दूसरा दोष यह भी है कि संक्षेपण के बदले हर जगह विस्तार से काम लिया जाता है। इसलिए चित्र साफ़ नहीं; घुँघला उतरता है। जहाँ पर किते प्रायः संक्षिप्त होते हैं, वहाँ भूमिकाएँ आवश्यकता से अधिक लम्बी हैं। यदि कितों के संक्षिप्त होने से मन को तुष्टि नहीं प्राप्त होती तो कसीदों की भूमिकाओं का अनुचित विस्तार सही साहित्यिक सुक्चि को कृष्ठित करता है, भारी जान पड़ता है। यदि कुछ किते काव्य-जगत में ऊँचा स्थान रखते हैं तो कतिपय भूमिकाएँ काफ़ी उच्चकोटि की हैं, लेकिन इनकी संख्या भी कम है। तीसरा भारी दोष कृत्रिमता है। साधारणतः यह कितों में फीकापन नहीं पैदा करता, किन्तु कसीदों में यह दोष आम है — कहना चाहिए कि कसीदों का आधार ही कृत्निमता पर है। कभी यह कृत्निमता स्वाभाविक भाव का रूप धारण कर लेती है, किन्तु ऐसा यदा-कदा ही होता है।

यदि क्सीदे की नुटियों के बाद मसनवी व मिसये की ओर ध्यान दिया जाय, तो भी इसी तरह का परिणाम निकलता है। मसनवी में शील-निक्ष्पण बिल्कुल है हो नहीं। घटना-वर्णन का कहीं पता नहीं; जज्बात की दुनिया गृजल के संसार से भी अपेक्षाकृत अधिक है। ऊँचे दाशंनिक विचार कहाँ, साधारण नैतिक विचारों का भी कहीं पता नहीं। प्राकृतिक चिन्नों का चिन्नण सम्भव था, किन्तु यह भी लुप्तप्राय है; यदि कहीं है तो महज़ बनावटी उद्यान हैं, जो दिल व दिमाग को एक क्षणिक मादकता प्रदान करता है। मसनवी में यदि कोई वस्तु है, तो वह भाषा है। यह प्रायः आनन्दित-प्रमुदित करती हैं, लेकिन इसमें भी बहुधा आवश्यकता से अधिक बनावट होती हैं।

मसनवी की तरह मिसये भें भी शील-निरूपण का अस्तित्व नहीं, किन्तु घटना-वर्णन की कमी नहीं; और घटना-वर्णन भी है तो काव्यत्वपूर्ण। जहाँ अत्युक्ति को अधिकार में रखा जाता

है, वहाँ यह बहुत सफल होता है। इसमें यदि कोई खामी है, तो वह है इसका सपाटपन। इसमें प्राकृतिक दृश्य भी हैं, यद्यपि वे कुछ सीमित ढंग के हैं, परन्तु ये मसनवी के कृतिम उद्यान की अपेक्षा अधिक आनन्द दे जाते हैं, लेकिन मूल वस्तु आवेगों की अभिन्यंजना है। जहाँ जज्वात विविध प्रकार के हैं, वहाँ उनका वर्णन भी रंगीन आवरणों में है।

अन्य काव्य-रूप इस योग्य नहीं कि उनका ज़िक भी किया जाय। अब यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो उदूँ-कविता की पूँजी केवल इतनी ही दीख पड़ेगी—कुछ किते, कुछ भूमिकाएँ, कुछ हजो, कुछ टुकड़े मसनवी और मिसये के—शोप कुछ भी नहीं। तो फिर यह कहना ग़लत नहीं कि उदूँ-कविता में केवल कुछ धिजयाँ और पुज़ें हैं। कोई समझदार आदमी इस दशा को देखकर प्रसन्न वो सन्तुष्ट नहीं हो सकता।

फ़ारसी-किवता अपना प्रभाव समाप्त कर चुकी, और यह प्रभाव हानिकारक भी प्रमाणित हुआ। अब उस ओर से किसी प्रकार की आशा रखना अनुचित बात है। यदि उन्नित करने की इच्छा है तो अब किसी पाश्चात्त्य साहित्य की ओर झुकने की आवश्यकता है। परन्तु पाश्चात्त्य साहित्य से भी कोई लाभदायक वस्तु प्राप्त नहीं हो सकती, यदि उद् के किन इसका भी उसी प्रकार अत्यानुकरण करेंगे, जैसा अनुकरण उन्होंने फ़ारसी का किया था। इसका प्रभाव अत्यन्त हानिकारक सावित हो सकता है। यदि कोई लाभ हासिल हो सकता है तो इस प्रकार कि उद् के किन किसी पाश्चात्त्य साहित्य से परिचय प्राप्त करें, काव्य तथा किनता का सही मतलब समझें, किन के लिए जो गुण आवश्यक हैं, उनका संग्रह करें — अर्थात् संवेदन-शित्त, कल्पना, बौद्धिकता, अन्तर-वाह्य जगत् का निरीक्षण। तदुपरान्त अपने माहौल, अपनी अभिचिष पर ध्यान रखते हुए व्यक्तिगत अनुभूतियों व भावनाओं की अभिव्यंजना करें, छन्दों-माहाओं को पसन्द करने में लकीर के फकीर न बनें, बल्कि इस विषय में अपनी आविष्कारक शक्ति से काम लें, नये-नये बन्द निकालें या किसी पाश्चात्त्य साहित्य से ग्रहण करें। वर्त्तमान युग में किनयों को उद् की अल्प भाव-सम्पत्ति का एहसास हुआ, उन्नित के लिए भिन्न-भिन्न रास्ते निकाले गये, लेकिन कहीं भी स्पष्ट सफलता दीख नहीं पड़ती। किनता की आत्मा अभी तक भी पलायमान है।

# परिशिष्ट

1.0

उदूर-कविता के आकाश पर 'नज़ीर' अकवराबादी का व्यक्तित्व अकेले सितारे की तरह प्रकाशमान है!

'नज़ीर' का अस्तित्व ही उदूं-किवता की अपूर्व आलोचना है। जिस समय ग्ज़ल सर्वे व्यापी थी, जब ग्ज़लगोई और शायरी पर्यायवाची शब्द समझे जाते थे, ऐसे समय में 'नज़ीर' ने पृथक्ता ग्रहण की और विचार-स्वातः त्य का मूल्यवान् नमूना प्रस्तुत किया। यह तो नहीं कह सकते कि 'नज़ीर' ने ग्ज़लें नहीं लिखीं, लेकिन उन्होंने ग्ज़ल को काव्य की उपलब्धि नहीं समझा। 'मीर', 'सौदा' और 'ग़ालिब' की तरह 'नज़ीर' ने भी अचेतन रूप से ग़ज़ल और अकेले शेर की संकीणंता को महसूस किया; लेकिन उन्होंने कुछ किते-मात्र लिखकर ही अपनी तुष्टिन कर ली और अपनी कविता का अधिकांश ग्ज़ल को ही नहीं समर्पित करते रहे; बल्कि ग्ज़ल के साथ-साथ मुसल्लस, मुख्म्मस और विशेषतः मुसद्दस से भी काम लिया और इन काव्य-रूपों में अपने विचार तथा व्यक्तिगत अनुभवों का श्रृंखलायुक्त व कमबद्ध वर्णन किया।

मैंने कहा है कि 'नज़ीर' ने गज़लें भी लिखीं और उनमें भी उन्होंने नई राहें निकालीं।
गुज़ल की विशेषता यह समझी जाती है कि उसमें हर शेर एक-दूसरे से असंपृक्त होता है।
'नज़ीर' ने बहुत-सी श्रृंखलाबद्ध गज़लें लिखीं। ऐसा जान पड़ता है कि 'नज़ीर' उखड़ी-उखड़ी बातें करने से घबराते हैं; उन्हें श्रृंखला एवं क्रमबद्ध रचना में विशेष आनन्द मिलता है। यदि अन्य कियों को भी यह बात महसूस होती और वे 'नज़ीर' की निकाली हुई उगर पर चलते' तो आज गज़ल की दुनिया ही दूसरी दिखाई पड़ती। यों कहने को तो अन्य कियों ने भी क्रमबद्ध गज़लें और किते लिखते हैं तो इच्छा-पूर्वक लिखते हैं। 'नज़ीर' की मनोवृत्ति स्वाभाविक रूप से क्रमबद्ध रचना की ओर आकृष्ट होती है। शायद यही कारण है कि उनकी गज़लों को उपेक्षा की दिख्य से देखा गया है।

हाँ, तो 'नज़ीर' ने गृज़ल में नई राहें निकालीं और नवीन रूप से इसे प्रशस्त किया। इसमें नजूम (प्रबन्ध-काव्य) की खूबियाँ दाख़िल कीं। उनकी एक मशहूर गृज़ल है, जिसका मतला\* यह है।

यह जवाहिर खानए 1-दुनिया जो है वा आव<sup>र</sup> वो ताब अह्ने 3-सूरत का है दिरया अह्ने ४-मानी का सुराव 4

इस गृज़ल को साधारण गृज़लों से कोई लगाव नहीं। इस संसार की निस्सारता पर 'नज़ीर' ने कई गृज़लें लिखी हैं। हर गृज़ल में एक नया रंग है और विचारों के श्रृंखलाबद्ध होने के विचार से प्रत्येक गृज़ल नज़म की खूबियाँ रखती है। उनकी एक गृज़ल है;

\*ग्ज़ल और क्सीदे की प्रथम पंक्ति

१. रत्नागार, २. चमक-दमक, ३. बाह्य रूप देखनेवाले, ४. तत्त्व जाननेवाले १. मृगतृष्णा।

क्या दिल लगावें मेहरवां हम हुस्ते - सूरत से कहीं

ने वां सवात इससे वहम ने यां कयाम अपने तई या एक मकाने - दिलकुशा रक्षे - चमन जिसकी फ़िज़ा की उस जगह रौनक़ दिल्ज़ा रक्क़ासा शोख़ एक नाज़नी

कृद<sup>१२</sup> हसरते<sup>१3</sup> - सर्वे-चमन लब<sup>१४</sup> गृंरते-लाले<sup>१५</sup>-यमन जाऽदे<sup>१६</sup> मुअम्बर<sup>१७</sup> पुर-शिकन<sup>१८</sup>-नोके मिजा<sup>१९</sup> नश्तर<sup>२°</sup>-करीं देख उसके रव्<sub>सों</sub><sup>२१</sup> की अदा<sup>२२</sup> दिल रव्<sub>स</sub> में थे जावजा<sup>२3</sup>

नग्मात<sup>२४</sup> यक्सर<sup>२६</sup> सेहरज्<sup>१२६</sup>, अन्दाज्<sup>२७</sup> कुल जादू-गर्ज़ी<sup>२६</sup> नाज् वो अदा की गर्मियाँ गारत<sup>२९</sup> गरे सब्र वो तवां<sup>3</sup>°

तौरे तकल्लुम<sup>3</sup> दुर-फिशां<sup>3२</sup> तज्<sup>7,33</sup> तबस्सुम<sup>3४</sup> शक्करीं<sup>34</sup> वया-क्या लगावट बेबदल<sup>3६</sup> क्या - क्या रखावट बर-महल<sup>36</sup>

क्या-क्या बनावट पल-ब-पल करती थी वह ज़ोहरा<sup>3<</sup> जबीं<sup>3</sup> गरदू<sup>'४°</sup> ने एक गर्दिश<sup>४९</sup> जो की ज़ार<sup>४२</sup> वो उजूजा<sup>४3</sup> हो गई

वह नौज़वानी ताज़गी रहे देखी तो कोसों तक नहीं वह गुल - सा मुखड़ा ज़र्द रूप है गर्मी का आलम रहे सर्व है

जां रंज से पुरवर्द<sup>४७</sup> है आजुर्दा<sup>४८</sup> दिल अन्दोहगीं<sup>४९</sup> जों बेद<sup>५०</sup> लर्जा<sup>५९</sup> दस्त-वो-पा<sup>५२</sup> है जाय<sup>५3</sup>-चोवे-गुल<sup>५४</sup> असा<sup>५५</sup>

हर मू<sup>भ</sup> जो संबुल<sup>५७</sup> - रश्क था यकसर है बर्गे<sup>५८</sup> यासमीं<sup>५६</sup> ने चश्म <sup>६०</sup> में मस्ती रही ने ख़ू<sup>६०</sup> में वह तुन्दी<sup>६२</sup> रही ने लब में वह सुर्ख़ी रही ने मुँह में वह दुरें<sup>६3</sup> सुर्मी<sup>६४</sup>

१. रूप-छ्वि; २. ठहराव, स्थिरता; ३. प्राप्त, ४. टिकान, ४. मन प्रसन्न करनेवाला, ६. उद्यान की स्पर्छा करने योग्य, ७. वातावरण, ८. छ्विवद्धंक, ९. नतंकी, १०. धृष्ट, ११. सुकुमार, १२. डील-डील, १३. बाग के सरों को ललचानेवाला, १४. ओठ, १४. यमन के माणिक को लिज्जत करनेवाला, १६. केश, १७. इत में बसा हुआ, १८. पेवदार, १९. वरीनी, २०. नश्तर का निकटवर्त्ती, २१. नाच, २२. भाव, २३. जगह-जगह पर, २४. राग, गीत; २४. पूर्णतया, २६. जादू का असर पैदा करनेवाला, २७. भाव, २८. जादू डालनेवाला, २९. विनाशक, ३०. ताकत, ३१. बोलचाल, २२. मोती झाड़नेवाला, ३३. ढंग, ३४. मुस्कान, ३४. श्रीखण्ड-मिश्रित, ३६. अद्वितीय, ३७. ठीक मौके पर, ३८. शुक्रग्रह, ३९. ललाट, ४०. आकाश, ४१. चक्कर, ४२. क्षीण, ४३. वृद्धा, ४४. प्रफुल्लता, ४४. पीला, ४६. दशा, ४७. पीड़ित, ४८. दु:खित, ४९. शोकपूर्ण, ४०. वेत, ४१. कंपायमान, ४२. हाथ-पैर, ४.३ स्थान पर, बदले में, ४४. फूल की छड़ी, ४४. डण्डा, सोंटा; ४६. बाल, ४७. सुंबुल के हृदय में स्पर्धा उत्पन्न करनेवाली, ६८. कीमती।

देख उसको मैंने नागहां पूछा फुछ अपना कर वर्या थी कल तू रक्के - गुलसितां है आज खारे उ - सहमगीं है बोली 'नज़ीर' इन्रत" में रह क्या पूछने की है जगह यां की यही है रस्म वो - रह गाहे चुनां गाहे चुनों।

देखा, इस घिसे-पिटे पददलित विषय में मौलिकता पैदा की है। इसमें वास्तविकता है, एक ड्रामाई शान है। किन्तु असली बात देखनी यह है कि यह गृज़ल गृज़ल नहीं रह गई है। इसमें गृज़ल की विश्वांखलता नहीं; हर शोर एक-दूसरे से विलग नहीं, प्रत्येक विषय एक-दूसरे से असंपृक्त नहीं। एक विषय दूसरे से मिला हुआ है। विचारों का एक ढाँचा है और सब शोर मिल- जुलकर यह ढाँचा तैयार करते हैं। विचार-प्रगित में किसी प्रकार की क्कावट नहीं, कोई कठिनाई नहीं, असमानता नहीं। इस गृज़ल और इस प्रकार की गृज़लों के पढ़ने से जो मानसिक तुष्टि प्राप्त होती है, वह आम गृज़लों से नहीं मिलती। सम्भव है कि किसी गृज़ल में कोई खास शेर प्रभाववर्द कहो, अधिक तेज़ी और गहराई रखता हो, किन्तु फिर भी वह एक टूटा हुआ मोती है।

इस विषय पर 'नज़ीर' ने बहुत-सी गज़लें लिखी हैं और किते भी, किन्तु वह केवल इसी एक विषय पर सन्तोष नहीं कर लेते। उन्होंने अपनी गज़लों में नख-शिख-वर्णन भी किया है, और हर बार नये ढंग की मौलिकता पैदा करने की कोशिश की है। 'नज़ीर' की एक मशहूर गज़ल है, जिसमें उन्होंने उदूँ के साथ-साथ अरबी, फ़ारसी और अन्य भाषाओं में भी शेर लिखे हैं। उस गज़ल का मतला (प्रथम पंक्ति) यह है:

सेहर<sup>६</sup> जो निकला में अपने घर से तो देखा एक शोख़<sup>®</sup> हुस्त<sup>८</sup> वाला झलक वह मुखड़े में उस सनम<sup>६</sup> के कि जैसे सूरज में हो उजाला इसी तरह एक दूसरी गृज़ल में भी नख-शिख-वर्णन है, जिसका मतला प्रथम पंक्ति में है :

> कल नज्र आया चमन में एक अजब रश्के चमन गुल रुख<sup>9</sup> वो गुलंगूं-कि़वा<sup>9</sup> वो गुल ओज़ार<sup>92</sup> वो गुल्बदन।

लेकिन शायद इस रंग की गृज्लों में सबसे अधिक मशहूर वह गृज्ल है, जिसके विषय में कहा जाता है कि उसे 'नज़ीर' ने 'मीर' के सामने पढ़ा था:

नज़र पड़ा एक बुते <sup>3</sup> .परीवश <sup>9</sup> हिराली सज-धज नई अदा का जो उन्न देखो तो दस बरस की पक़्ह <sup>9</sup> वा आफ़्त गृज़ब <sup>9 ह</sup> खुदा का जो शक्ल देखो तो मोली - भाली जो बातें सुनिए तो मोठी-मोठी प दिल वः पत्थर कि सर उड़ा दे जो नाम लीज कभी वफ़ा <sup>9 8</sup> का

<sup>9.</sup> अचानक, २. पुष्पोद्यान के हृत्य में स्पर्दा उत्पन्न करनेवाली, ३. काँटा, ४. भीरु, भयभीत; ५. चेतावनी, शिक्षा; ६. प्रातःकाल, ७. घृष्ट, ८. सौन्दर्य, ९. माशूक, १०. गुलाब के फूल जसा चेहरा, ११. गुलाब के फूल के रंग का कपड़ा या पोशाक, १२. गुलाव के फूल जैसा कपोल, १३. माशूक, १४. परी के ऐसा, १४. बला, आफत, जुल्म, भीषण; १६. प्रकोप; १७. बचन का पालन, प्रीति-निर्वाह, मुरौवत।

जो घर से निकले तो वह क्यामत कि चलते-चलते क्दम-क्दम पर किसी को ठोकर, किसी को ख़क्कड़, किसी को गाली निपट लड़ाका यः राह चलने में चुलबुलाहट कि दिल कहीं है नज़र कहीं है कहाँ का ऊँवा, कहाँ का नीचा, खयाल किसको कदम की जारका लड़ावे आँखें वः वेहेजाबी कि फिर पलक से पलक न मारे नज़र जो नीची करे तो गोया खुला सरापा चमन हया का यः चंवलाहट यः चुलवुलाहट खुबर न सर की न तन की सूध-बुध जो चीरा विखरा बला से विखरा न वन्द बंधा कर किवा का गले लि रटने में यों शिताबी कि मिस्ल विजली के इज्तराबी कहीं जो चमका चमक - चमककर कहीं जो लपका तो फिर झपाका न वह सँभाले किसी के सँभले न वह मनाये मने किसी के जो कृत्ले " - आशिक प आके मचले तो गैर का फिर न आशना " का यः रम<sup>१२</sup> यः नफ्रत<sup>१3</sup> यः दूर खींचना यः नंग<sup>१४</sup> आशिक के देखने से जो पता खटके हवा से लगकर तो समझे खटका निगह के पा पका जतावे उल्कृत व चढ़ावे अवरू े उघर लगावट इधर तगाफ ल े द करे तबस्सुम<sup>9 ९</sup> झड़प दे हरदम रविश<sup>२ ०</sup> हठीली चलन दगा<sup>२ ९</sup> का 'नज़ीर' हट जा, परे सरक जा, बदल के सरत छिपा ले मुँह को जो देख लेवेगा वह सितमगर २२ तो यार होगा अभी झड़ाका

यह नख-शिख रस्मी ढंग का नहीं, जिसमें माँग और चोटी से लेकर पाँव और पाँव की महावर तक हरएक अंग की रस्मी प्रशंसा की जाती है। इसमें वास्तविकता है, निराली सज-धज है और परी-जैसी प्रेयसी का चित्र खोंचा गया है।

अपनी गृज्लों में 'नज़ीर' अपनी काल्पनिक तथा व्यक्तिगत अनुभवों का वर्णन करते हैं। एक गृज्ल में ओजपूर्ण कल्पना की सहायता से अपनी उन्मादग्रस्त अवस्था का चित्र खींचते हैं। उस गृज्ल की प्रथम पंक्ति यह है:

> सेहर आया जोंहीं मैं कुल्बए एहजां में बेचारा वहीं एकबारगी जोशे-जनुं ने दिल को लक्षकारा

फिर काफ़ी प्रबन्ध वो बनाव-श्रु गार के साथ इस ललकार का जो परिणाम हुआ, उसका वर्णन करते हैं। मन्दिर में पहु वते हैं और बुतों की पोटली बाँधकर भागते हैं; मूर्ति बनानेवाले

१० प्रलयकाल, २. स्थान, ३. मानो, ४. नख-शिख, ५. लज्जा, ६. पगड़ी का कपड़ा, ७. झेंगरखा, ५. जल्दी, ९. बेचैनी, १०. प्रेमी का वध, ११. मित्र, १२. भागना, १३. घृणा, १४. बेइज्जती, १४. पैर, पांतु; १६. प्रेम, १७. भी, १८. बेपरवाही,१९. मुस्कान, २०. चाल-ढाल; २१. घोखेबाजी, २२. जालिम, अत्याचारी।

हौं-हौं कहते रह जाते हैं। मिस्जद में जाकर मुसल्ला फाड़ते हैं और शजरे तोड़-फोड़ करते हैं।
मधुशाला में घड़े-मटके, सुराही और प्याले इत्यादि को तोड़कर मधुशाला की मिट्टी को मिदरा
से सींचते हैं। तदुपरान्त जंगल में जा निकलते हैं। वहाँ पर कभी 'फरहाद' को घरते हैं और कभी
'मजनू" को जा मारते हैं। लड़के उनपर पत्थरों की वर्षा करते हैं, आसमान को चक्कर आता
है और हूरें तमाशा देखती हैं। एक ओर यदि यह काल्पनिक चित्र है तो दूसरी ओर इस प्रकार
की घटना का वर्णन है:

बगूले उठ चले थे और न थी कुछ देर आंधी में कि हम से यार से आ हो गई मुठभेड़ आँधी में जताकर खाक<sup>र</sup> का उड़ना दिखाकर गर्द का चक्कर

वहीं हम ले चलें उस गुलबदन<sup>3</sup> को घेर आँधी में रकीबों र ने जो देखा यह उड़ाकर ले चला उसको

पुकारेः ''हाय ! यह कैसा हुआ अन्धेर आँधी में'' वः दौढ़े तो बहुत लेकिन उन्हें आँधी में क्या सूझे

ज़े वस हम उस परी को लाये घर में घेर आंधी में चढ़ा कोठेप दरवाजे को मूँव और खोलकर पर्वे

लगा छाती, लिये बोसे, किया हथफेर आँधी में उठाकर ताक से शीशा लगा छाती से दिलवर को

नशों में ऐश के क्या-क्या किया दिल सेरं आँधी में कभी बोसा , कभी अँगिया प हाथ और गाह सोने पर

लगे लुटने मज़े के संगतरे और बैर आंधी में मज़े, ऐश वो तरव<sup>९</sup>, लज़्ज़त, लगे यों टूटकर गिरने

कि जैसे टूटकर मेवों के होवें ढेर आँधी में रक्तीबों की मैं अब खुवारी "खुराबी क्या लिखू वारे

भरी नथनों में उनके ख़ाक दस - दस सेर आँधी में किसी की उड़ गई पगड़ी किसी का फट गया दामन

गई ढाल स्रोर किसी की गिर पड़ी शमशेर<sup>9 २</sup> आंधी में 'वादीर', स्रांधी में कहते हैं कि अवसर देव<sup>9 3</sup> होते हैं

मियां, हमको तो ले जाती है परियां घेर प्रांधी में

विषयवस्तु से बहस नहीं, कहना केवल यह है कि गृज्ल में भी एक शृंखलाबद्ध अनुभव का वर्णन सम्भव है। और 'नज़ीर' ने बार-बार शृंखलाबद्ध अनुभवों का वर्णन अपनी गजलों में

१. बवंडर, भेंवर की तरह घूमती हुई हवा या आधी; २. मिट्टी, ३. गुलाब के फूल की-सी कान्तिवाला, ४. प्रतिस्पर्दी, ४. चूँ क, ६. मनमोहन; माणूक; ७. तृप्त, ६. चुम्बन, ९. कभी, १०. भोग-विलास, आमोद-प्रमोद; ११. दुर्गति, वेइज्जती; १२. तलवार, १३. राक्षस, भूत।

किया है। यह बात नहीं है कि किसी एक ख्याल से प्रभावित होकर या किसी खास दृष्टिकोण के कारणवश गृज्ल में विचारों की श्रुंखला दिखाई पड़ जाती हो अथवा विषयों में एक प्रकार का लिगाव एवं अनुरूपता पैदा हो जाती हो, जैसे 'गृालिव' की उस मशहूर गृज्ल में, जिसकी प्रथम पंक्ति है:

### मुद्दत हुई है यार को मेहमां किये हुए + जोशे - क़दह से बच्मे चिरागां किये हुए

या कभी-कभी 'दर्द' की गृज्लों में। 'नज़िर' अक्सर किसी घटना-विशेष को अपनी गृज्ल का केन्द्र बनाते हैं। सारे शेर उसी एक केन्द्र के आस पास चक्कर खाते हैं और आपस में मिल-जुल-कर एक श्रृंखलावद्ध अनुभव का नक्शा तैयार करते हैं। ऐसा जान पड़ता है कि ये गृज्लें कामासक्त यौवन के स्मारक हैं और अतीत की घटनाओं के प्रतिविम्व। 'आँधी में' या 'इजार-बन्द' वाली गृज्ल में इसी प्रकार की घटनाएँ हैं। घटनाएँ असली हों या काल्पनिक, वे कामासक्त यौवन के स्मारक हों अथवा कल्पना-जगतू के निवासी हों, 'नज़ीर' उन्हें गृज्ल की आम डगर से अलग हों कर वयान करते हैं। कभी वह दूत के द्वारा पत्र भेजते हैं तो जब पत्र-वाहक सही-सलामत लीट आता है तो उससे पूछते हैं:

कृति को मेरे देख क्या कहा ?

हफें उपाव या सोख़ने प - दिलकुशा कहा ?

हफें उपाव या सोख़ने प - दिलकुशा कहा ?

हफें उपाव ये सोख़ने प - दिलकुशा कहा ?

हफें उपाव ये सोख़ने प - दिलकुशा कहा ?

हियो वही जो उसने मुझे वरमला कहा

तदुपरान्त पत्र वाहक का उत्तर वयान करते हैं:

कृति ने जब तो सुनके कहा "क्या कहूँ मैं यार"

पहले मुझी को उसने बहुत नासज़ा कहा

फिर तुझको सौ एताब से झुँझलाके दम-ब-दम "

ह्या-क्या कहूँ मैं तुझसे कि क्या-क्या बुरा कहा?

'इसका मज़ा चखाऊँगा जाकर उसे शिताब' "

रह-रह इसी सोखन " के तई " व बारहा " कहा

मेरी तो कुछ ख़ता " नहीं तूहीं समझ इसे

बेजा " कहा यह उसने मुझे या बजा " कहा

कहता था मैं तुझे कि न मेज उसको ख़त नियाँ

लेकिन 'नज़े र' तूने न माना मेरा कहा'

९. पत्र-वाहक, २. माशूक, ३. शब्द, ४. क्रोध, कोप; ५. बात, ६. हृदय को प्रफुल्लित करनेवाला, ७. गुप्त, म. खुल्लम-खुल्ला, ९. अनुचित बात, १०. क्षण-प्रतिक्षण, ११. जल्द, शीघ्र; १२. बात, १३. को, १४. कई बार, १५. दोष, १६. अनुचित, १७. उचित।

कभी पत्र-वाहक के साथ इस प्रकार का व्यवहार होता है तो कभी माणूक 'नज़ीर' के पत्र परः आक्षेपों की बौछार करता है:

कल उसके चेहरे को हमने जो प्राफ्ताव लिखा तो उसने पढ़के व: नामा बहुत एताव र लिखा जबीं को मह जो लिखा तो कहा हो चीं 3 बजवीं यह कैसी इसकी समझ थी जो माहताव हिखा चमकते दांतों को गीहर" लिखा तो हँसके कहा सितारे उड़ गये थे जो दूरे खुशाब किखा लिखा जो मुक्के - खता व ज लफ को तो बल खाकर कहा ख्ता की जो यह हफ्रें " नासवाब " लिखा पुसाब सर्क १२ को लिक्खा तो बोला नाक चढ़ा इसे न इत्र म्यस्सर था १3 जो गुलाब लिखा जिगर कबाब लिखा अपना तो कहा जलकर भला जी ! क्या में शराबी या जो फवाब लिखा हिशाबे-शीक १४ का दप्तर १५ लिखा तो झुँ झलाकर कहा मैं क्या मृतसद्दी <sup>9</sup> या जो हिसाब लिखा जो बे-हिसाब १८ लिखा इश्तियाके १९-दिल तो कहा वः किस हिसाब में है यह भी बेहिसाब लिखा हुई जो रह<sup>२ °</sup>-वो-बदल ऐसी कितनी बार 'नज़ीर तो उसने खत का हमारे न फिर जवाब लिखा

खब ऐसे माशूक को क्या किहए कि जिसे कोई बात नहीं भाती। उसे सूर्य किहए तो कोधान्तिता है तो उसके माथे की चन्द्रमा से उपमा दीजिए तो त्यौरी चढ़ाता है; चमकते दाँतों को मुक्ता किहए तो हँसकर अप्रसन्नता प्रकट करता है और अलकों को चीनी-कस्तूरी किहए तो बलखाने लगता है, पसीने को गुलाब किहए तो नाक-भी चढ़ाता है। और, यदि अपना वृत्तान्त किहए तो वह भी सुना नहीं जाता। यदि अपने जिगर को कबाब लिखिए तो जलकर कहता है: "भला जी क्या मैं शराबी था जो कबाब लिखा", और लालसाओं का विवरण देखकर झूँझलाने लगता है। सारांश यह कि कुछ भी लिखिए, अपने प्रेम की कहानी या उसके सौन्दर्य की प्रशंसा, कुछ भी उसको भाता नहीं; और अन्त में परिणाम यह होता है कि वह पत्नों का उत्तर ही देना बन्द कर देता है

पत्न, २. क्रोध, अत्याचार; ३. ललाट, ४. माथे पर की सिकुड़न, त्यौरी; ४. चन्द्रमा, ६-७. मोती, ८. अच्छे पानीवाला, खूब चमकनेवाला; ९. कस्तूरी, १०. चीन देश (जहाँ की कस्तूरी मशहूर है); ११. बात, १२. अनुचित, १३. पसीना, १४. प्राप्त, लभ्य; १४. लालसा का अनुमान, १६. बही, रजिस्टर; १७. बही-खाता लिखनेवाला किरानी,. १८. अगणित, १९. लालसा, २०. उलटा-पलटी।

यह तो पत्न-व्यवहार का हाल था। कभी भाग्य सहायता करता है तो आमने-सामने वार्ता-लाप होता है:

एक दिन उस मेह्ने -खूबो के हुज़ूर + बंठकर मेंने कहा ऐ रक्के - हूर हम करें इज़्ज़ वो नेयाज़ वो इन्किसार + तुम करो जौर वो जफ़ा नाज़ वो गुरूर कुछ सबव इसका बता जो इस घड़ो + यह तअज्जुब हो हमारे दिल से दूर सुनके फ़ार्या कि गुल ने बाग में + कब लिया बुलबुल के दिल को करके ज़ीर शम्मां ने भी कब कहा परवाने को + यह कि तू जल मुझ प होकर ना-सबूर विलुल बो परवाना जब आप ही गिरें + इसमें गुल और शम्मा का फिर क्या कसूर इक्क़ में बूढ़े हुए तुन भी 'नज़ीर' + अब तलक तुममें न भागा कुछ सऊर ? र

अत्याचार, परपीड़न, हाव-भाव तथा गर्व-घमण्ड तो माशूकों का धन्धा है; किन्तु 'नज़ीर' उसके दिल में घर करते हैं और इस बात की उन्हें ख़बर भी हो जाती है:

कल सुना हमने यः कहता था वह एक हमराज़ 3 से
देखता था मुझको आज एक शर स 3 अजब अन्दाज़ 4 से
बह नियाज़ वो इज्ज़ था उसकी निगह से आशकार 2 कि परबाज़ 4 से
जिस तरह तायर 9 किसी जा 2 थक रहे परबाज़ 4 से
तू जो वाक़ि फ़ 2 हो तो जा 3 उसको बुला ला जल्द यां
में तसल्ली 2 दूँ उसे कुछ शर्म से कुछ नाज़ से
है मेरा दिल उससे मिलने को निहायत 2 बेकरार 2 कि
सुनके वह हमराज़ बोला उस बुते तन्नाज़ 2 से
मैं तो उसको जानता हूँ नाम उसका है निज़ीर अगर ख़बर है मुसको उसकी चाह के आगाज 2 से
तुम हो सादे 9 मेहरवाँ 2 , उसको बखेड़े याद हैं
और सिवा इसके मेरा डरता है जी गृम्माज़ 2 से
सुनके यह हमराज़ 3 से उसने कहा है तकर, मियाँ,
कुछ भी हो हम तो मिलों उस बखेड़े-बाज़ से

सारांश यह कि सभी जगह इसी सौन्दर्य और प्रेम की कहानी है; और खाली-खुली कहानी नहीं, ऐसी घटना है, जिसमें असलियत है और इसीलिए उसके वर्णन में असर भी है।

१. सुन्दरता का सूर्य, २. सामने, ३. जिससे हूर स्पर्धा करे, ४,४,६. विनम्नता, ७, ८. अत्याचार, ९. आदेश दिया, ६०. चिराग, ११. पतंग, १२. अधीर, १३. ढंग, जान; १४. भेद जाननेवाला मित्र, १४. व्यक्ति, १६. ढंग, १७. प्रकट, १८. पक्षी, १९. स्थान, जगह; २०. उड़ना, २१. अवगत, २२. सान्त्वना, २३. अत्यन्त, २४. अधीर, २४. चोंचलेवाज, २६. प्रारम्भ, शुरू; २०. सीधे, निश्छल, २८. कृपालु, २९. चुगलखोर, ३०. मित्र।

यह तो जानी हुई बात है कि माशूक आशिक का दिल छीन लेते हैं। वे पर्दा-नशीन हों या वे-परदा सवका यही धन्धा है। और आशिक यदि दिल खोन बैठे तो फिर आशिक कहलाये कैसे? किन्तु दिल के जाने की जैसी जोती-जागती तसवीर 'नजीर' ने खींची है वैसी शायद ही किसी अन्य किन ने खींची हो:

> लगाया दाम । जुल्फों र की शिकन व ने पेच ने बल ने बनाया पान ने रंग भीर सँभाला सेंहर काजल ने मेरा दिल, देखते ही उस सनम को, हो गया शादां<sup>9</sup> निगाहें दम-ब-दम सो ऐश-वो-इशरत से लगीं चलने कभी खुश होके ह-ह की कभी बोला अहाहाहा ? अजब लुटे मज् उस वक्त नज्जारीं की भ्रटक न ने न बोला मुँह से हरगिज़ " देखकर वह खश-दिल " मेरी मगर कुछ कुछ तबस्सुम १२की शकर १3 लब १४ से लगा मलने मुझे कर जुल सं गाफिल १५ भोली सूरत का बना नक्शा किया एक बार मुंह गुस्से में सुर्ख ऐयारे-प्रचपल ने प्रव उस जालिम के हाथों से बचाऊँ क्योंकर अपना जी उठाकर झट फ़दम वां से लगा घर की तरफ चलने चला डरता जो ग्रागे को तो फिर वह हँसके यों बोला उड़ाकर मुप्त १७ नज्जारे वचा अब तुम लगे टलने अदब<sup>9 ९</sup> से यो कहा अब तो हुई तक्सीर<sup>२ °</sup> यह मुझसं लगे कृतरे पसीने के मेरे मुँह से वहीं ढलने सगे गुम्ज्रे न सपाने तीर उधर दिखलाके सी फुर्ती इधर से तेग् अव २२ की भी फिर क्या-क्या लगी चलने उघर प्रीखों के जादू ने बनाया बावला क्या-क्या इधर कीं फुर्तियां क्या-क्या निगाहों की भी छल बल ने दिखाकर मुझको अपनी वां जुबरदस्ती के यह नक्शे वहीं दिल ले लिया झटपट 'नजीर' उम शोख चंचल ने

देखा आपने ! 'नजीर' ने कैसे जीवन्त चल्न खींचे हैं। 'नजीर' का उस सनम को देखते ही आङ्कादित होना और नज्जारों के मजे लूटना, उस सनम का इसकी प्रसन्नता को देखना, किन्तु बाह्य रूप से कोई 'नोटिस' न लेना, फिर एकाएक कोध से मुँह लाल कर लेना, 'नजीर'

१. फन्दा, २. अलकों, ३. सिकुड़न, ४. जादू, ५. माशूक, ६. मग्न, खुश; ७. क्षण-प्रतिक्षण, ८. भोग-विलास, ९. नज़रवाजी, दृश्य-दर्शन; १०. कदापि, ११. सहृदयता, १२. मुस्कान, १३. चीनी, मिठास; १४. ओठ, १५. वेपरवाह, १६. अत्याचारी, १७. नि:शुल्क, १८. दर्शन, १९. शिष्टता, २०. अपराध, कसूर, २१. कप्रका, २२. भौ।

का घर की ओर चलना और उस सनम का हँसकर कहना: "उड़ाकर मुक्त नज्ज़ारे बचा अब तुम लगे टलने', 'नज़ीर' का माफी माँगना और पसीने-पसीने होना, फिर तिरछी नज़रों, भ्रू-भंगियों तथा आँखों के जादू का आक्रमण, और उस शोख चंचल का झट-पट 'नज़ीर' का दिल ले लेना इत्यादि सारे ब्योरे नजर के सामने घूमने लगते हैं। कहीं पर बलात्कार के चित्र हैं तो कहीं 'नज़ीर' दिल की जुदाई पर आँसू बहाते हैं:

नज़ीर, आह ! दिल की जुदाई बुरी है + बहें क्यों न आंखों से आंसू के नाले अगर दस्तरस<sup>9</sup> हो तो कीजे मुनादी<sup>२</sup> + कि फिर कोई सीने में दिल को न पाले

लेकिन 'नज़ीर' जानते हैं कि सीने में दिल का होना अनिवाय है और फिर दिल की जुदाई भी आवश्यक है। वह जानते हैं कि हुस्नवाले दिल ले जायेंगे। इसीलिए वह दिल को खुदा कि हवाले करते हैं, उससे गले मिलकर रोते हैं, उसको समझाते-बुझाते हैं और फिर सुन्दरियों से उसके विषय में सिफ़ारिश करते हैं। ये सारी वातें किस खूवी से इस गृज़ल में कही गई हैं।

मियाँ दिल ! तुझे ले चले हुस्नवाले 3 + कहूँ और क्या, जा खुदा के हवाले इयर झा ज्रा तुझसे मिलक्षर में 1 लूँ + तू मुझसे ज्रा मिलके आँसू वहा ले चला अब तो साय उनके तू बेबसी दे से + ज्या मेरे पहलू में फुर्क त के भाले ख़बरदार उनके मिवा ज़ुल्फ़ दो क्ख के + कहीं मत निकलना अँधेरे-उजाले तेरे और भी हैं तलवगार कितने + मुबादा कोई तुझको वां से उड़ा ले कहीं कृही ऐसा न की जो कि मुझको + बुलाने पड़ें फ़ाल को ताबीज़ विवाल किसी का तो कुछ भो न जावेगा लेकिन + पड़ेंगे मुझे अपने जीने के लाले तेरी कुछ सिफारिश भी मैं उनसे कर दूँ + करेगा तू क्या याद मुझको भला, ले सुनो दिल्बरो 3? गुलक्छो १ ! महजबीनो भ + में तुमपास आया हूँ एक इल्तज़ विल खुदा की रज़ा के या मुहब्बत से अपनी + पड़ा अब तो आकर तुम्हारे य(ह) पाले तुम जपने ही फ़्दमों तले इसको रखिये + तसल्ली दिलासे में हरदम सँमालें कभी इसको तकलीफ़ ऐसी न दीज्यो + कि गृममें यह रहकर करे आह वो नाले तुम्हारे यः सब नाज़ उठावेगा लेकिन + वही बोझ रखियो जिसे यह उठा ले

षधिक कहने की न आवश्यकता है न गुंजाइश । स्पष्टतया विदित है कि 'नज़ीर' ने गृज़ल में बहुत-से प्रयोग किये और बहुत सफल । बस, एक और उदाहरण पर ध्यान दिया जाय:

कहा जो हमने ''हमें दर<sup>९८</sup> से क्यों उठाते हो ?" कहा कि ''इसलिए तुम यां जो गुल मचाते हो"

<sup>9.</sup>पहुँच, अख्तियार; २. घोषणा, ३. सुन्दर लोग, ४. विवशता के साथ, ५. विरह, ६. अलकें, ७. मुँह, चेहरा; ५. ग्राहक, चाहनेवाला; ९. ऐसा न हो कि, १०. कोप, अत्याचार; ११. शकुन, १२. यन्त, १३ माशूको, १४. गुलाब के फूल के-से चेहरेवालो, १५. चाँव-जैसे ललाटवालो, १६. प्रार्थना, १७. रजामन्दी, इच्छा, अमुमितः १८. द्वार, दरवाजा।

कहा ''लड़ाते हो क्यों हमसे गृँर' को हरदम?''

कहा कि ''तुम भी तो हमसे निगह लड़ाते हो''

कहा जो हाले दिल अपना तो उसने हँस-हँसकर

कहा ''ग़लत है यः बातें जो तुम बताते हो"

कहा जताते हो क्यों हमसे रोज़ नाज़ वो अवा ?

कहा कि ''तुम भी जो बाहत है हमें जताते हो"

कहा कि ''अर्ज करें हम प जो गुज़रता है ?"'

कहा ''ख़बर है हमें क्यों जबां प लाते हो"

कहा कि ''कठे हो क्यों हमसे क्या सबव इसका ?"

कहा ''सबब है यही तुम जो दिल ख़िपाते हो"

कहा कि ''हम नहीं आने के यां" तो उसने 'नज़ीर'

कहा कि ''सोबो तो क्या आपसे तुम आते हो ?"

पूरी गृजल कथोपकथन है। गृज़ल यदि माशूक से वार्ते करने को कहते हैं तो 'नज़ीर' में इस प्रकार के उदाहरण बहुत मिलेंगे।

जो उदाहरण ऊपर दिये गये हैं, उनसे स्पष्ट रूप से प्रकट होता है कि 'नज़ीर' गृज़ल में लकीर के फकीर न बने और वँधे-टँके विषयों का प्रचलित ढंग से अनुकरण न किया। गृज्ल के क्षेत्र में भी 'नज़ीर' की हैसियत एक प्रवर्तक की है। उन्होंने गुज़ल में नये-तये प्रयोग किये, उसकी सम्भावनाओं का मुल्यांकन किया, विषय तथा रूप दोनों में स्वतन्त्रता और मौलिकता से काम लिया, गजल की विश्वंखलता और विखराव को दूर करने के लिए कई ढंग निकाले और यह बात स्पष्ट रूप से सिद्ध कर दी कि गुजल का आकार स्थिर रखते हुए भी उसमें नजम लिखी जा सकती है। यह 'नजीर' की विशिष्ट कीत्ति है। यदि 'नजीर' नजमें न भी लिखते तो भी उनकी ये 'नजमी गजलें उनके युग-प्रवर्त्तन और काव्यगत महत्ता के जीवन्त स्वारक होतीं। आव्यर्प है कि ऐसे समय में जब बने-बनाये रास्ते पर चलना ही साधारण काम था, जब नई राह निकालने का ध्यान भी किसी को न था, जब गुज्ल के घिसे-पिटे सिद्धान्त प्रकृति के नियमों की तरह अटल समझे जाते थे, ऐसे समय में और ऐसे वातावरण में 'नजीर' ने विचार-स्वातन्त्र्य का अप्रतिम प्रमाण उपस्थित किया । उन्होंने नये-नये प्रयोग कियें, नये-नये साँचे बनाये और गजल की टेकनीक को बिल्कुल बदल दिया। अफुसोस है तो इस बात काकि किती ने 'नजीर' के महत्व को न समझा और उनके बनाये हुए रास्ते पर चलने का खुयाल भी न किया। यदि गुजुल कहनेवाले कवि 'नजीर' के प्रयोगों का मूल्य-महत्त्व समझते और 'नज़ीर' को अपना पथ-प्रदर्शक बनाते, तो आज उर्दू-शायरी और उद्-गज्ल अपनी इस पिततावस्था से उठकर बहुत उच्च स्थान पर होती। लोग भाषा और गजल के मानकों एवं स्तर की भूल-भूलैयों में इस प्रकार विलीन हुए कि उन्हें कोई मुक्ति-मार्ग न मिल सका। मैं यह नहीं कहता कि जो उदाहरण मैंने प्रस्तुत किये हैं, वे सब-के-सब सफल हैं और

१. वेगाना आदमी, शतु; २-३. हाव-भाव, ४. प्रेम, चाह; ५. निवेदन, ६. कारण।

उनमें कोई खामी और झोल नहीं है। लेकिन मेरा कहना यह है कि नज़ीर ने जो प्रयोग किये, वे विचारणीय हैं और जहाँ पर इस प्रकार के अनुभवों की कमी है, वहाँ पर 'नज़ीर' के प्रयासों के मूल्य-महत्त्व का अनुमान करना सम्भव नहीं।

प्रत्यक्ष दीख पड़ता है कि 'नज़ीर' गुज़लों में भी अपने विचारों और व्यक्तिगत अनुभवों का शृंखलाबद्ध एवं कमबद्ध वर्णन करते हैं। उनकी नज्मों में भी अनिवार्य रूप से शृंखला तथा कमबद्धता की कारीगरी है। वह किसी अनुभव के टुकड़े प्रस्तुत नहीं करते। उनकी प्रत्येक नजम विविध भावों तथा आवेगों का गुलदस्ता है। वह सामूहिकता के वदले विस्तार से काम लेते हैं। व्यवरों पर ध्यान रखते, बल्कि व्यवरों का चित्र खींचने में एक विशेष प्रकार के आनन्द का अनुभव करते हैं और इस काम की उनमें अच्छी क्षमता है। लेकिन कभी-कभी वह ब्योरों में इतने तल्लीन हो जाते हैं कि सम्पूर्ण कविता के सौन्दर्य को भूल जाते हैं। जो कुछ भी हो, 'नज़ीर' ने गृज़ल को काव्य-कला की उपलब्धि न समझा और अपनी कविता का अधिक-से-अधिक भाग गजल को ही न अपित करते रहे। गज्ल की अपेक्षा नज्म ने उनका आह्वान अधिक किया और वे स्वागत की मद्रा में उसकी ओर बढ़े। अन्य कवियों ने यह पूकार न सुनी; और यदि सूनी भी तो उसकी ओर ध्यान न दिया। यदि 'नजीर' काव्य की चिरस्मरणीय कृतियाँ न भी छोड़ जाते तो भी उनका व्यक्तित्व भविष्य के लिए पथ-प्रदर्शक होता, जो भावी कवियों का पथ-प्रदर्शन अच्छे और स्वास्थ्यवर्ढक दिशा की ओर करता। यदि दुःख है तो इस बात का कि 'नज़ीर' की नज़र बलन्द न थी और वह पाश्चात्त्य साहित्य से अवगत न हो सके। परन्तु सच्ची बात तो यह है कि इसमें 'नज़ीर' का दोष ही क्या था; कसूर है तो उस समाज और माहौल का, जिसमें वे पले और परवान चढ़े। यदि पाश्चात्त्य साहित्य के उदाहरण 'नज़ीर' के सामने होते तो वे उद्-कविता के लिए अधिक-से-अधिक मूल्यवान् कृतियाँ छोड जाते । अस्तु, यही वहुत है कि उन्होंने ऐसे काव्य-ह्मों को चुना, जिनमें श्रुंखलाबद्ध अनुभवों एवं रूपकों की अभिव्यक्ति संम्भव थी।

उर्दू-किवता के कुछ प्रचलित विषय 'नज़ीर' की कृतियों में भी पाये जाते हैं। सूफ़ी मत के प्रभाव से अनेक में एक का सौन्दर्य-दर्शन आम विषय हो गया था। इस प्रकार के उदाहरण 'नज़ीर' की कविता में भी मिलते हैं:

> तनहा न उसे अपने दिले - तंग में पहचान हर बाग में हर दक्त अमें हर संग में पहचान मंज़िल में मुकामात में फ़्रसंग में पहचान बेरंग में बारंग में नैरंग में पहचान नित 'रूम' में और 'हिन्द' में और 'ज़ंग' में पहचान हर राह में हर साथ में हर संग में पहचान

१. अकेला, २. संकीर्ण-हृदय;
 ३. मरुस्थल, ४. पत्थर,
 ३. ठहरने की जगह,
 ६. स्थान,
 ७. कोस, तीन मील की दूरी;
 ६. विना रंगवाला,
 ९. रंगवाला,
 १०. विचित्रता,
 ११. अबिसीनिया,
 हबश-देश।

हर अज्भी दरादे में हर आहग<sup>2</sup> में पहचान हर धूम में हर सुलह गें हर ज़ंग में पहचान हर आन में हर बात में हर ढंग में पहचान आशिक<sup>3</sup> है तो दिल्बर<sup>8</sup> को हर एक रंग में पहचान

विषय घिसापिटा है, लेकिन उसका वर्णन 'नज़ीर' अपने विशिष्ट रंग में करते हैं। वे जगत् के दर्शक थे और अपनी जानकारी का प्रमाण इस नज़्म में प्रस्तुत करते हैं। 'नज़ीर' दर्द 'की तरह आध्यात्मक रहस्यों से अवगत न थे, लेकिन वे कवि थे और अनुभव-जगत् पर उनका अधिकार था। इसलिए वे सभी प्रकार के अनुभवों को छन्दोवढ़ करने हैं। उनकी कविताओं में कामुकता भी है और अध्यात्म-प्रेम की उच्च तथा गूक्ष्म अनुभूतियाँ भी। हाँ, तो 'नज़ीर' अध्यात्म-प्रेम के रहस्यों से अवगत न थे, लेकिन वे प्रेम के ऊँचे तथा मोहक स्थलों को जानते थे:

है चाह फ़क्त पक दिल्बर को फिर और किसी की चाह नहीं एक राह उसी से रखते हैं फिर और किसी से राह नहीं यां जितना रंज वो तरहुद है हम एक से भी ग्रागह नहीं कुछ मरने का सन्देह नहीं कुछ जीने की परवाह नहीं हर आन' हैंसी हर आन खुशी हर बक्त अमीरी है बाबा जब ग्राशिक मस्त फ्कीर हुए फिर क्या दिलगीरी १ है वाबा जिस सिम्त ° नज्र-पर देखे हैं उस दिल्बर की फुलवारी है कहीं सब्ज़ी की हरियाली है कहीं फूलों की गुल्कारी " है दिन-रात मगन खुश बैठे हैं और आस उसी की भारी है बस प्राप ही वह दातारी है और आप हो वह भंडारी है हर आन हुँसी हर आन खुशी हर वक्त अमीरी है बाबा जब आशिक मस्त फ़क़ीर हुए फिर क्या दिलगीरी है वावा हम चाकर जिसके दूस्त के हैं वह दिलवर सबसे आला १२ है उसने ही हमकी जी बख्शा 93 उसने ही हमकी पाला है दिल अपना भोला-भाला है और इश्क्रिं बड़ा मतवाला है क्या कहिए और 'मज़ार' आगे अब कौन समझनेवाला है हर आन हुँसी हर आन खुशी हर वक्त अमीरी है बाबा जब आशिक मस्त फ्कीर हुए फिर क्या दिलगीरी है बाबा

<sup>9.</sup> निश्चय, संकल्प; २. स्वर, राग; ३. प्रेमी, ४. मन को चुरानेवाला, माशूक; ५. केवल, मात्र; . मनमोहन, माशूक; ७. अवगत द क्षण, समय; ९. उदासीनता, १०. ओर, १९. नक्काशी, १२. बड़ा, ऊँचा, अच्छा, शिष्ट; १३. प्रदान किया, १४. प्रेम।

'नज़ीर' की एक कविता है, जिसका शीर्षक है 'योगी का सच्चा रूप'। उनके हृदय में अकस्मात् यह आकांक्षा होती है कि जिसका प्रत्येक स्थान पर गुणगान हो रहा है, उसे किसी प्रकार से देखा जाय। वह योगी का रूप धारण करके घर-घर, दुकान, बाजार और गली-कूचों में उसे ढूँ इते हैं। जो सामने आता है, उससे पूछने लगते हैं: ''कहो प्यारे, हमारे यार को तुमने कहीं देखा?'' लेकिन सफलता कहाँ? — आश्चर्य रूपी समुद्र में ज्वार उठता है; मस्जिद, मंदिर, पाठणालाओं और तीर्य-स्थानों में भ्रमण किया, लेकिन कुछ पता न चला। अन्त में जंगल की राह ली। यहाँ परेशानी के अतिरिक्त कुछ हाथ न लगा। परिणाम यह हुआ कि —

पड़ा था रेत में और धूप में सूरज से जलता था लगी थीं दिल की आँखें यार से और जी निकलता था इसी दणा में उनकी कठिनाई दूर होती है और दिल की तमन्ना पूरी होती है: जब इस अहवाल को पहुँचा तो वह महबूबे वे-परवा

वहीं सौ बेकरारी से मेरी वाली प आ पहुँचा उठाकर सर मेरा ज़ानू प अपने रखके फरमाया क कहा ले देख ले जो देखना है अब मुझे इस जा

अयां है इस घड़ी करने तेरे पर भेद पिनहानी "

यह सुन परख पहले हम आशिक १९ को अपने आजुमाते १२ हैं जलाते हैं रुलाते हैं सताते हैं बुलाते हैं हर एक अहवाल में जब खब माबित १३ जमको पाने हैं

हर एक अहवाल में जब खूब साबित<sup>9 3</sup> उसको पाते हैं उसी से आके मिलते हैं उसी को मुह दिखाते हैं

उसे पूरा समझते हैं हम अपने ध्यान का ध्यानी

सदा<sup>९४</sup> महबूब की आई जोहीं कानों में वां मेरे बदन में आ गया जी और वहीं दुख दर्द सब भूले

फिर आँखें खोलकर दिलवर " के मुँह पर दुक नजर करके

ज़मीन वो अग्समां चौदह तबक्<sup>रेड</sup> के खुल गये पर्दे मिटी एक आन<sup>९७</sup> में सब कुछ ख़राबी वो परीशानी

हुई जब आके यकताई<sup>१८</sup> दूई<sup>१९</sup> का उठ गया पर्दा जो कुछ वहा<sup>२९</sup> वो वगा<sup>२९</sup> थे उड़ गए एक दम में हो पारा

'नज़ीर'! उस दिन से हमने फिर जो देखा खुवाब हर एक जा वही देखा वही समझा वही जाना वही पाया बराबर हो गये हिन्दू मुसल्मा गित्र<sup>२२</sup>वो नसरानी<sup>२3</sup>

१. दशा, २. माशूक, ३. ध्यान नहीं देनेवाला, ४. अधीरता, ४. सिरहाने, ६. घुटना, ७. आदेश दिया, ५. जगह पर, ९. प्रकट, १०. छिपा हुआ, ११. प्रेमी, १२. जावते-तौलते हैं, १३. दृढ़, स्थिर; १४. आवाज, १४. माशूक, दिल ले जानेवाला, १६. परत, तह, १७. क्षण, १५. अदितीयता, विलंकणता; १९. द्वैत भाव, २०. प्रस्ति, २१. लड़ाई, झगड़ा, झंझट; २२. अग्नि-पूजक, २३. ईसाई।

देखा ? 'नज़ीर' कैसे ऊँचे स्थान पर पहुँचते हैं। उनका यह कहना कि ''जमीन वो आसमां चौदह तबक के खुल गए पर्दें'। उनकी नज़रों से दुई का पर्दा उठ गया; दृष्टि में संकीणता का कहीं चिह्न-मात्र भी दिखाई नहीं पड़ता। उनके लिए ''हिन्दू-मुसलमान, गित्र वो नसरानी' सब बराबर थे। यही वजह है कि वह एक ओर 'सलीमचिश्ती' के स्तवन में संलग्न होते हैं तो दूसरी ओर, 'गुरु नानक' की महिमा स्वीकार करते हैं:

हैं कहते 'नानकशाह' जिन्हें वह पूरे हैं आगाह गुष वह कामिल रहबर जग में हैं यों रौशन - जैसे माह गुष् भ मक्सूद , मुराद , उम्मीद, सभी बर लाते हैं दिल्ख वाह गुष् नित जुत्फ । वो करम । से करते हैं हमलोगों का निर्वाह गुष् इस बिख्शश र के इस अज़मत अ के हैं बाबा नानकशाह गुष सब सीस नवा अर्दास करो और हरदम बोलो 'वाह गुष

इसी तरह कभी वह 'हज्रत अली' के चमत्कारों का वर्णन करते हैं और कभी 'िक शुन कन्हैया की बौसुरी' सुनकर 'जय-जय हरि-हरि' कह उठते हैं। और, जहाँ ईद वो शवे-वरात पर कविताएँ लिखते हैं वहाँ होली, दिवाली, वसंत का रंगीन वो चमत्कारपूर्ण वर्णन करते हैं। बात यह है कि 'नज़ीर' संकुचित हृदय और संकीर्ण दृष्टिवाले व्यक्ति न थे; उनके हृदय में इतनी गुंजाइश थी कि सारी मानवता उसमें समा सकती थी।

मैंने कहा है कि 'नज़ीर' की कविताओं में उच्चकोटि का आनन्ददायक प्रेम भी है और कामुकता भी। उनकी अधिकांश कविताएँ कामासक्त यौवन के स्मारक हैं, और जो विषय इन किवताओं के प्राण हैं वे रस्मी ढंग के नहीं; उनका आधार वास्तविकता पर है, उनसे वास्तविकता की गन्ध आती है। सौन्दर्य एवं प्रेम से 'नज़ीर' अवगत थे। इम प्रकार की कविताओं में कामुकता का प्राधान्य है। उनमें कल्पना का जोश कम है और पवित्रता भी नहीं। उनमें वह ओज, वह भाव नहीं, जिसे सही अर्थ में प्रेम कहते हैं। हाँ, इक्कवाजी अवश्य है। 'नज़ीर' का माणूक पर्दानशीन नहीं, बाज़ारू है। उन्हें 'दीदाबाज़ी' का चस्का है; वह सौ 'मक वो फन' से, सौ रंग वो रूप भरकर 'खूवां की दीद' करते हैं, इसी आशिक़ी का दम भरते हैं, इसी आशिक़ी को जीवन की उपलब्धि समझते हैं, इसी आशिक़ी के आकर्षण में संसार की निस्सारता तथा जीवन की अल्प अवधि जैसी वातों को भूल जाते हैं।

'नज़ीर' का महत्त्व इस बात में है कि वे प्रेम-सम्बन्धी प्रचलति विषयों का वर्णन प्रचलित ढंग से नहीं करते हैं। उनकी विशेषता यह है कि वे अपनी निजी घटनाओं और स्वयं देखी हुई बातों

१. अवगत, २. पूर्ण, पारंगत; ३. पथ-प्रदर्शक, ४. प्रकट, प्रत्यक्ष; ५. चन्द्रमा, ६. अभीष्ट, ७. इच्छा, ६. पूरी करते हैं, ९. इच्छानुकूल, १०. क्रपा, ११. उदारता, १२. देन, १३. बढ़ाई।

को अपने विशिष्ट रंग में प्रतिविभिन्नत करते हैं। जिस जीवन-पद्धित से वे परिचित थे, जिसके वे अभ्यस्त थे, उसी का सुन्दर चित्रण करते हैं। आम उद्-किवयों की तरह उनकी किवता माहौल से अलग होकर शून्य में सांस नहीं लेती। वे अपनी किवताओं में अपने माहौल के रूग-रंग का चित्रण करते हैं। इसीलिए 'नज़ीर' में कोई वस्तु भी कृतिम, काल्पनिक, तथ्य एवं वास्तविकता से दूर नहीं है। प्रत्येक व्यवरा वास्तविकता में डूवा हुआ होता है।

सुषुप्तावस्था में भी 'नज़ीर' की कामुकता नहीं जाती। रात्रि के समय वे अचेत सो रहे थे कि अचानक स्वप्न में एक इमारत नज़र आई। द्वार खुला पाकर ने भीतर जा पहुँचते हैं और वहाँ पर एक विधु-बदनी माशूका दीख पड़ी:

सूरत वः कृह्र<sup>ी</sup> चाँद - सा मुखड़ा वः वे - बहा<sup>2</sup> और हुस्न<sup>3</sup> का बयान<sup>४</sup> तो होता नहीं जरा<sup>4</sup> नक्शा वः जिसके पाँव पलोटे परी पड़ी उसके सौन्दर्य का विवरण इस प्रकार करते हैं:

ख़ूरेज़ अझू जान की कातिल हर एक निगाह

मिज़गां वः बिछियों को लिये तुल रही सिपाह के में हिंदी से उँगलियों ने किये ख़ूने-बेगुनाह के आंखों में खिच रहा था वः काजल गृज़ब सियाह पड़ जाए जिससे दिल में फ़्रिश्तों के हड़बड़ी ज़ुल्फ़ के वः मुश्के किनाब - सी चेहरा वह चाँद - सा जुगनू रहा गले में सितारा - सा जगमगा गहने का वस्कृ या कि वदन की कहूँ सफ़ा जाता था सुख़ जोड़े में तन यों झमक दिखा गोया अफ़क़ के वें झान के विजली चमक पड़ी

यह निष्ठुर विधु-बदनी भी एक बाज़ारू माशूका है :

चाहत<sup>99</sup> में अपनी डूबा हुआ देखा जों मुझे हँसकर लिपट गले से लगी कहने यों मुझे आ, इस महल में चलके करें ऐश<sup>2</sup> दो घड़ी 'नज़ीर' की तो यही आन्तरिक अभिलाषा थी; फिर क्या था, उनकी बन आई: लेकर बग़ल में उसको लगाया जों ही गले सौ इशरतों<sup>29</sup> के दिल प मेरे खुल गये दरे<sup>22</sup>

<sup>9.</sup> बला, आफ़त, कोप; २. अमूल्य, ३. सीन्दर्य, ४. वर्णन, ४. थोड़ा, तनिक; ६. रक्तपात करनेवाला, ७. भों, भृकुटी; ६ घातक, वध करनेवाला; ९. बरौनी, १०. पल्टन, ११. निर्दोष, १२. देवदूत, १३. अलकें, १४. स्वच्छ कस्तूरी, १४. गुण १६. निर्मलता, १७. मानो, १६. उषा की लालिमा, १९. प्रेम, चाह; २०. भोग-विलास, २१. सुख, आनन्द, २२. द्वार, दरवाजे।

हाजिए हुए जब आन के सब ऐश और मज़े सीने से सीना मिल गया औ लब मिले लुटने लगी बहार मज़ों की घड़ी घड़ी इस प्रकार के स्वप्न 'नजीर' अक्सर देखते हैं:

कल देखा ख्वाब अजब हमने एक चंचल शोख परी झट से

एक बार गले से आ लिपटी और लेट पलंग पर झट - पट से

सीने से सीना लगते ही दिल जोश में आया झट - पट से

कुछ और इरावा था दिल में कमब्द्धत किसी की आहट से

जब ऐन खुशों का वक्त, हुआ तब खुल गई आँख मेरी पट से

उस शोख परी के जोबन का एक बाग खुला था क्या कहिए

और सुख बदन में जोड़ा था और इन्न लगा था क्या कहिए

देख उसका सीना हुस्त भरा क्या जोश उठा था क्या कहिए

सब दिल की दिल के बीच रही क्या ऐश मना था क्या कहिए

जब ऐन मजे का वक्त हुआ तब खुल गई आँख मेरी पट से

सुषुप्तावस्था हो या जाग्रत् 'नजीर' हमेशा इसी तरह की बहार लूटते हैं। सभी जगह पर उनका स्तर यही है कि किसी चीज से इश्कवाजी में सहायता मिलती है या वह इसमें बाधक होती है। वे उसी चीज की प्रशंसा करते हैं, जो उनके प्रेम-सम्बन्धी अनुभवों को और भी रसमय बनाते हैं। 'अँधेरी रात' की वह प्रशंसा करते हैं तो इसलिए कि वह प्रेमी के बहुत काम आती है:

बोता किया मुँह मोड़ अलग हो रहे चुपके छाती से लगा छोड़ अलग हो रहे चुपके सीने का वह फल तोड़ अलग हो रहे चुपके अगियार का सर फोड़ अलग हो रहे चुपके इस ढब की तो रखती है अजब घात अँधेरी काम आती है आशिक के बहुत रात अँधेरी

वह आँधी की वढ़ाई भी करते हैं तो इसीलिए कि 'हमसे यार से आ हो गई मुठभेड़ आँधी में'। इस कविता से स्पष्टतया विदित होता है कि यह किसी सच्ची घटना का वर्णन है। यही वास्तविकता 'नज़ीर' की कावताओं को प्रभावशाली बनाती है। 'वाँदनी' इसी प्रकार की प्रभावशाली नज़म है:

१. ओठ, २. स्वप्न, ३. इच्छां, निश्चय; ४. अभागा, ४. ठीक, ६. धृष्ट, ७. चुम्बन, इ. प्रेमी।

सेह्ने - चमन में वाहवा जोर खिली थी चाँदनी चाँद हिलोरें लेता था और खिली थी चाँदनी आया था यार-गुलबदन पहनके बादला जरी४ चमके थी तार-तार में मह की झलक ज़री नज़री बोस-वो-किनार वो जाम - वो - मैं ऐश वो तरव हैं सी-खुशी इसमें कहीं से यक ब-यक मुगु - सहर 1 ने बांग बी मुबह हुई गजर बजा फूल खिले हवा चली यार ब्गल से उठ गया जी ही की जी में रह .गई शब 3 को दिलों में वाहवा जोर 4 मजों के तार थे हमसे दो-चार भ यार था या मे हम दो-चार थे बोनों दिलों में प्यार था दोनों गलों में हार थे वस्ल १६ से बेकरार १७ थे ऐश के कार-वो-बार थे सीने में श्रासमान के तीर हसद १८ से पार थे एक पलक में नागहां े ९ सब वः मजे शरार ? थे सुबह हुई गजर बजा कुल खिले हवा चली यार बगल से उठ गया जी ही की जी में रह गई

हर बन्द में अन्तिम शेर की पुनरावृत्ति एक विचित्र प्रभाव पैदा करती है। लयदारी में स्पष्ट रूप से वृद्धि होती है और साथ ही दिल पर चोट-सी लगती है और आशिक के दुर्भाग्यपूर्ण जीवन का चित्र हृद्यंगम हो जाता है। केवल यही नहीं, चाँदनी रात का चित्ताकर्षक दृश्य भी सामने घूमने लगता है।

'नज़ीर' 'दर्द' की भाँति अध्यातम - प्रेम के रहस्यों से अवगत हों, या न हों लेकिन वे सांसारिक प्रेम और विजासिता की सभी परिस्थितियों की जानकारी रखते थे। बात यह है कि उनकी आँखें हर रंग में खुली हुई थीं। वे संसार की बहुरंगी को देखते थे और ये आक्ष्वयंजनक दृश्य उन्हें लिखते के लिए उत्प्रेरित करते थे। वे चिन्तन मनन भी करते थे, और जिन चीज़ों को वे देखते थे, उनकी तह तक पहुँचना चाहते थे, किन्तु सफलता कहाँ ? 'नज़ीर' क्या, कोई भी व्यक्ति इस रहस्य को न ज़ान सका:

जहाँ<sup>२९</sup> में क्या-क्या ख़िरद<sup>२२</sup> के अपनी हरएक बजाता है शाबियाने<sup>२३</sup> कोई हकीस<sup>२४</sup> और कोई मोहन्दिस<sup>२५</sup> कोई हो पंडित कथा बखाने

१. प्रांगण, २. खूब, अधिक; ३. गुलाब के फूप-जैसे शरीरवाला, ४. सुनहले तारों का काम किया हुआ, ५. चन्द्रमा, ६. थोड़ी-थोड़ी, ७. च्म्बन-आविगत, १. प्याला और सुरा, ९. भोग-विलास, १०. हॅसी-खुशी, ११. मुर्गा, चिड़िया; १२. प्रात:काल, १३. रात, १४. अधिक, १५. आमने सामने, १६. मिलन, १७. अधीर, १८. ईष्या, डाह; १६ अचानक, २०. चिनगारी की तरह लुप्त, २१. संसार्ध, दुनिया; २२. बुद्धिमानी, बुद्धि; २३. खुशी के बाजे, २४. बुद्धिमान, दार्शनिक; २४. गणितज्ञ।

कोई है आकित कोई है फाजिल कोई नजूमी विना कहाने जो चाहो कोई या भेद खोले या सब हैं हीले या सब बहाने पड़े भटकते हैं लाखों दाना करोड़ों पंडित हजारों स्याने जो खूब देखा तो यार आख़िर खुदा की बातें खुदा ही जाने।।

वह आकाश की ओर देखते हैं, फिर धरती पर दृष्टिपात करते हैं और जो कुछ उनकी आंधें देखती हैं, उसका वे अपनी कल्पना की सहायता से वर्णन करते हैं। वे आसमान की ओर देखते हैं:

हवा के ऊपर यः आसमां का बे-चौबः खेनः जो तन रहा है न इसकी मेख़ें न हैं तनाबें न इसकी चोबें इधर खड़ा है इधर है चौद और उधर है सूरज इधर सितारा उधर हवा है किसी को मुतलक ख़बर नहीं है कि कब बना और दका है काहे

फिर धरती की ओर ध्यान देते हैं:

फ़लक तो कहने को दूर हैगा ज़मीं का अब जो य(ह) विस्तरा है खड़े हैं लाखों पहाड़ जिस पर फ़लक से सिर जिसका जा लगा है

हज़ारों हिकमत का एक विछीना यह पानी ऊपर जो विछ रहा है बहुत हकीमों ने ख़ाक छानी कोई न समझा यः भेद क्या है

और, ज्मीन से लेकर आसमान तक जो लाखों तरह की सृष्टि भरी है: हाथी, चींटी, राई, पर्वत — सभी को देखते हैं; हंसना-रोना, खुशी-ग्मी, उन्नित-अवनित, विश्वास-सन्देह, अमीरी, वज़ीरी, फक़ीरी, पशु-पक्षी इत्यादि कोई भी वस्तु उनकी दृष्टि की परिधि से बाहर नहीं रहने पाती। वे देखते सब कुछ हैं, लेकिन किसी की असलियत समझ में नहीं आती। हाँ, यदि वे किसी रहस्य को जानते हैं तो वह है संसार की निस्सारता। इस दुनिया की अनित्यता भी उदूं-किवयों का साधारण विषय है, किन्तु 'नज़ीर' ने इस विषय को अपनाया है। वे इस तथ्य को भलीभांति जानते थे कि 'सब हैं फ़ानी देह में'; और इस तथ्य से वे प्रभावित हुए थे। वे जानते थे कि सभी धनवान्-दरित, खास-व-आम एक दिन काल-कवलित हो जायेंगे; आकाश, ग्रह, नक्षत, स्वं-चन्द्रमा किसी को अमरत्व नहीं:

आगाज़ किसी हो का न अंजाम रहेगा अाख़िर वही अल्लाह का एक नाम रहेगा

१. बुद्धिमान, २. विद्वान्, ३. ज्योतिषी, ४. बुद्धिमान, ५. खूँटा, ६. रिस्सियाँ, ७. लक्कड़ियाँ, खीमा खडा करने के बाँस, ८. रंच - मान्न, ९. आकाश, १०. आरम्भ, १९. वस्तु, १२. अन्त, परिणाम।

इसलिए दुनिया से दिल लगाना मूर्खता है; यह धोखे की टट्टी है:

यह पैठ अजब है दुनिया की और क्या-क्या जिन्सी इकट्ठी है

यां माल किसी का मीठा है और चीज़ किसी की खट्टी है

कुछ पकता है कुछ मुनता है पकवान मिठाई पट्टी है

जब देखा खूब तो आख़िर को न चूल्हा भाड़ न भट्टी है

गुल शोर बबूला आग हुआ और कीचड़ पानी मिट्टी है

हम देख खुके इस दुनिया को यह धोखे की - सी टट्टी है

जव दुनिया घोले की टट्टी ठहरी तो फिर इसकी किसी चीज पर भी भरोसा नहीं हो सकता। वह घन-सम्पत्ति हो :

दौलत जो तेरे घर में यः अब फूली है जों फूल
महूँ द<sup>2</sup> भी करती है यः और करती है मक्बूल<sup>3</sup>
जो चाहे तेरे साथ चले यां से यः मजहूल<sup>8</sup>
जि़•हर<sup>9</sup> ख़बरदार हो इस बात प मत भूल
यह ख़न्दी<sup>5</sup> तेरे साथ नहीं जायगी बाबा

अथवा संसार के पद-सम्मान, मान-मर्यादा हों :

गर शाह<sup>®</sup> सर प रखकर अक्तर<sup>2</sup> हुंआ तो फिर क्या और बहा<sup>®</sup> सल्तनत<sup>®</sup> का गौहर<sup>®</sup> हुआ तो फिर क्या माही<sup>® 2</sup>, अलम<sup>® 3</sup>, मरातिब<sup>® 4</sup>, पुरज्र<sup>® 4</sup> हुआ तो फिर क्या नौबत<sup>® 2</sup>, निशां<sup>® 3</sup>, नकारा<sup>® 2</sup> दर पर हुआ तो फिर क्या सब मुल्क<sup>® 2</sup> सब जहाँ का सरवर<sup>2 8</sup> हुआ तो फिर क्या

# परिणाम विश्ति है:

या एक दिन वह धूम का निकले या जब असवार हो हर यम पुकारे था नकीबर्ग आगे बढ़ी पीछे रही या एक दिन देखा उसे तन्हारेर पड़ा फिरता है वह बस क्या ख़ुशी क्या नाख़ुशी यकसांरेड है सारी दोस्ती गर यों हुआ तो क्या हुआ और ओवोंर्ग हुआ तो क्या हुआ

१ सामग्री, २. घृणित, निकृष्ट; ३. स्वीकृत. आदरणीय; ४ ढीला, सुस्त; ५. कदापि नहीं, ६. हॅसी-खुशी, ७. राजा, ६ ताज, मुकुट; ९. समुद्र, १०. राज्य, बादशाहत; ११. मोती, '२. मछली. १३. झंडा, १४. दर्जे, १४. सोने-चाँदी से भरपूर, १६. डंका, १७. झण्डा, १६. नगाड़ा, १९. देश, २०. सरदार, २१ बन्दी, चारण; २२. अकेला, २३. समान, २४. उस प्रकार।

इस संसार की धन-सम्पत्ति तथा पद-सम्मान को तो सभी जानते हैं कि ये तुच्छ हैं, ज्ञान-विज्ञान की भी यही दणा है:

> पढ़ इत्म कि इस दुनिया में गर कामिल की-इदर्राक हुए और लोब किताबें ऊंटों पर हर मानी के दर्शक हुए माकूल पढ़ों मनकूल पढ़ी हर मनतिक में चालांक हुए या जितने इत्म के दिखा है उन दिखा के पैराक हुए सब जीते - जी के झगड़े हैं सब पूछी तो क्या खांक हुए जब मौत से आकर काम पड़ा सब किस्से कृजिए पाक हुए

इसलिए 'नजीर' असावधान लोगों को चेतावनी देते हैं कि वह परिणाम को न भूलें। संसार की आकर्षक वस्तुएँ मन को अपनी ओर भले ही खींचें, मुख-विलास की मदिरा सब कुछ भूल जाने के लिए भले ही कहे, विधाएँ व कलाएँ अपनी ओर क्यों न खींचें, प्रेम व सौन्दर्य के रहस्य एव वितन्न भावनाएँ अपने ही में लीन क्यों न रखें, लेकिन मनुष्य के लिए किसी भी दशा में असावधानी उचित नहीं:

> जहाँ है जब तलक या सैकड़ों शादी वो गृम रेहोंगे हज़ारों आशिक़े-जां-बाज़ अगर लाखों सनम होंगे किनार अ-वो-बोस और ऐश कि-बो-तरब भी दम-ब-दम किहोंगे मगर जितने यः अपनी सक कि हैं यह सब अदम किहोंगे न यह चुहलें न यह धूमें न यह चर्चे ब-हम होंगे मियाँ एक दिन वह आएगा न तुम होंगे न हम होंगे

'नज़ीर' संसार की अनित्यता को देखकर इतना अधिक प्रभावित हुए हैं कि वह वार-वार जोगों को चेतावनी देते हैं, और हर बार नये रंग से। इस लिए पुनरावृत्ति के कारण उनकी रचना में फीकापन नहीं पैदा होता। इस विषय पर कुछ कविताएं अत्यन्त भावपूर्ण हैं; और उर्दू-कविता में उनकी मिसाल नहीं। 'वंजारनामा' इसी प्रकार की एक अप्रतिम तथा भावपूर्ण कविता है:

टुक<sup>२१</sup> हिसं<sup>२२</sup> व हवा<sup>२३</sup> को छोड़ नियाँ मत देस विदेस फिरे मारा कृज्जाक़<sup>२४</sup> अजल का लूटे हैं दिन-रात बजाकर नक्कारा<sup>२५</sup> क्या बिर्धा मैसा वैल शुतुर<sup>२६</sup> क्या गोई पल्ला सिर भारा क्या गेहूँ चावल मूठ मटर क्या आग धुआँ क्या अंगारा सब ठाट पड़ा रह जावेगा जब लाद चलेगा बंजारा

१. विद्या, २. सम्पूर्ण, ३. समझ-वूझवाला, ४. अथं, तत्त्व; ५. जाता, . वृद्धिग्राह्य, तकं, दर्शन-शास्त्व; ७. अध्यात्मविद्या, ५. तकंशास्त्व, ९. झगडे, १०. तय हुए, निवृत्त हुए; ११ खुशी, १२. दु:ख, शोक; १३. जान की बाजी जगानेवाला, १४. माणूक, १५. आलिगन-चूम्बन, १६. भोग-विलास और आनन्द, १७. क्षण-प्रति क्षण, १५. पंक्ति, मेल; १९. नष्ट, अनुपस्थित; २०. एक साथ, सम्मिलित; २१. तनिक, थोड़ा; २२. लालच, २३. इच्छा, लालसा; २४. डाकू, २४. नगाड़ा, २६. ऊँट।

प्रत्येक बंद में पाँचवें मिसरे की पुनरावृत्ति का हृदय पर एक विचित्र प्रभाव पड़ता है। इसको बार-बार दुहराने से विनाश का रूप हृदयंगम हो जाता है। यही मंत्र-मुग्धकारी प्रभाव, इस कविता में भी सन्निहित है:

> बट-मार अजल<sup>3</sup> का आ पहुँचा टुक इसको देख डरो बाबा अब अश्क<sup>3</sup> बहाओ आँखों से और आहें सर्व भरो बाबा दिल हाथ उठा इस जीने से ले पस<sup>4</sup> मन मार मरो बाबा जब बाप की खातिर रोते थे अब अपनी खातिर रो बाबा तन सूखा कुबड़ी पोठ हुई घोड़े पर जीन धरो बाबा अब मौत नकारा बाजि चुका चलने की फिक करो बाबा

यह विषय बहु-प्रयुक्त होने पर भी 'नज़ीर' इसपर रस्मी ढंग से नहीं लिखते। इस विचार ने उनके जज़्वात को भड़काया है और कल्पना में तूफान खड़ा किया है। इसीलिए प्रत्येक शोर, बाल्क हर एक शब्द, असर में डूबा हुआ है। इसके अतिरिक्त प्रत्येक शब्द एक चित्रकार की हैसियत रखता है, एक रूप खड़ा कर देता है। ये कविताएँ इपकों से भरी-पड़ी हैं, ऐसे चित्र, जिन्हें उनकी सूक्ष्मदर्शी आँखों ने देखा था। प्रत्येक चित्र असलियत तथा वास्तविकता से परिप्लावित है:

> सर काँपा चाँदी वाल हुए मुँह फैला पलकें आन झुकीं कृद टेढ़ा कान हुए वहरे और आँखें भी चुँधियाइ गईं मुख नींद गई और भूख घटी दिल सुस्त हुआ आवाज मिहीं ' जो होनी थी सो हो गुज़री अब चलने में फुछ देर नहीं तन सूखा कुबड़ी पीठ हुई घोड़ें पर ज़ीन घरो वाबा अब मौत नकारा वाजि चुका चलने की फिक करो वाबा

यह 'नज़ीर' की मौलिकता है कि एक घिसे-पिटे विषय को अपने विशिष्ट रंग में अत्यन्त सुन्दरता के साथ बयान करते हैं। संसार की अनित्यता का वर्णन 'मीर' ने भी अपने विशिष्ट रंग में बड़े भावपूर्ण ढंग से किया है, किन्तु 'नज़ीर' एक अलग रास्ता पकड़ते हैं। संसार की क्षण-भंगुरता की कल्पना उनके मस्तिष्क में दो तरह की लहरें पैदा करती है। एक ओर तो वह इस कमीनी दुनिया को निदा करते हैं। सभी दशाओं में संतोष की शिक्षा देते हैं और सत्कर्म करने के लिए आमंत्रित करते हैं। दूसरी लहर यह उठती है कि जीवन-अवधि अल्पमान है, सुन्दर एवं आकर्षक वस्तुएँ टिकाऊ नहीं, इसलिए "देख ले दुनिया को गृफिल यह तमाशे फिर कहाँ"।

दुनिया धोले की टट्टी है; यहाँ संतोष आवश्यक है:

जो फ़क़ दे में पूरे हैं वः हर हाल में ख़ुश हैं हर काम में हर दाम में हर हाल में ख़ुश हैं

१. उद्-फारसी शेर की बाधी पंक्ति, रे. मौत, मृत्यु; ३. आँसू, ४. तो, अतः; ४. मिद्धम, पतनी, अच्छी तरह न सुनाई देनेवाली; ६. चुकी, ७. नगाड़ा, डंका; द. फ़क़ीरी, अपरिग्रह; ९. कीमत, फंदा।

गर माल दिया यार ने तो माल में खुश हैं बे-ज़र जो किया तो इसी अहवाल में खुश हें अफ़लास 3 में अदबार ४ में इब बाल 4 में खुश हैं पूरे हैं वही मर्द जो हर हाल में खुश हैं चेहरे प मलामत न जिगर में असरे-गम माथे प कहीं चीन न अबू में कहीं खुम प शिकवा " न ज्वां पर न कभी चश्म " हुई नम " ? गम में भी वही ऐशी अलमी में भी वही दमी

हरवात हर ओकात १६ हर अहवाल में खुश हैं

इसके अतिरिक्त यह संसार वैसा स्थल है, जहाँ किये का फल मिलता है। 'नज़ीर' को विश्वास है कि "गन्दुम अज़ गन्दुम बुरोयद जी जे जी" । इसलिए वह लिखते हैं :

है दुनिया जिसका नांवं मियां यह जोरी तरह की बस्ती है जो महँगों को तो महँगी है और सस्तों को यह सस्ती है यां हरदम झगड़े उठते हैं हर आन अदालत बसती है गर मस्त करे तो मस्ती है और पस्ती करे तो पस्ती है कुछ देर नहीं अँधेर नहीं इन्साफ १९ और अद्ल १९-परस्ती है इस हाथ करो उस हाथ मिले यां सौदा दस्त-ब-दस्तो २१ है इस तथ्य से इनकार करने की मजाल नहीं कि "यां जैसी-जैसी करनी है फिर वैसी-वैसी भरनी है":

जो और का ऊँचा बोल<sup>२२</sup> करे तो उसका बोल भी बाला<sup>२3</sup> है और दे पटके तो उसको भी कोई और पटकने वाला है वे-ज्रुलम<sup>२४</sup>-वो-ख़ता<sup>२५</sup>जिस जालिम ने मज़लूम<sup>२६</sup> जिब्ह<sup>२७</sup> कर डाला है उस जालिम के भी लोह का फिर बहता नही नाला है एक दूसरी कविता में कहते हैं:

> दुनिया अजब बाजार है कुछ जिस यां की सात<sup>२८</sup> ले का बदला नेक है बद से बदी की बात ले मेवा मिले फल-फूल दे फल-पात ले मेवा खिला आराम दे आराम ले दुख-दर्व दे आफ़ात<sup>२९</sup>

१. निर्धन, २. दशा, ३. दरिद्रता, ४. दु:ख, मुसीवत; ५. सीभाग्य, ६. दुख का प्रभाव, ७. शिकन, सिकुड़ान; ८. भौं, ९. टेढ़ापन, १०. शिकायत, ११. आँख, १२. भींगी हुई, १३. भोग-विलास, १४. शोक, दुःख; १५. साहस, जोर, ताकत; १६. समय; १७. विचित्न, १८. नीचा, ढीला; १९. न्याय, २०. न्याय-पालन, २१. हाथों-हाथ, २२. वचन, मान, प्रतिष्ठा; २३. ऊँचा, २४. अत्याचार, २४. अपराध, २६. पीड़ित व्यक्ति, २७. वध, २८. साथ, २९. आपत्तियाँ, दु.ख, मुसीबत ।

<sup>\*</sup> गेहँ से गेहँ और जी से जी उपजता है।

कलयुग नहीं करयुग है यह यां दिन को दे और रात ले क्या खूब सौदा नक़द है इस हाथ दे उस हात ले के कर चुक जो कुछ करना हो अब यह दम तो कोई आन है नुक़्सान में नुक़्सान है एहसान में एहसान है तोहमत में याँ तोहमत लगे तूफ़ान में तूफ़ान है रहमान को रहमान है शैतान को शैतान है कलयुग नहीं करयुग है यह यां दिन को दे और रात ले क्या खूब सौदा नक्द है इस हाथ दे उस हात ले

विचारों की एक धारा है; और दूसरी लहर यह उठती है: संसार-कौमुदी में पतझर आनेवाला है, इसलिए इस पुष्पोद्यान को आँख-भर देख लें; और यदि पतझर न भी आये तो व्यह जीवन फिर कहाँ मिलनेवाला है:

देख टुक ग़िफ़्ल चमन में गुल-फ़्शानी फिर कहाँ
यह वहारे - ऐश यह शोरे - जवानी फिर कहाँ
साक़ी वो मुतरिव शरावे अरग्वानी कि फिर कहाँ
ऐश कर खूवां भें में ऐ दिल शादमानी फिर कहाँ
शादमानी गर हुई तो ज़िन्दगानी फिर कहाँ
अब जो आग़ाज़े - जवानी की बहारें हैं मियाँ
ऐश-वो-इशरत के में उड़ा ले ज़िन्दगी की ख़ूबियाँ
नश्शा पीकर कोई दम कर ले तू संरे - बूस्तां भें
वायज़ के - वो-नासिह के कहें तो इनके कहने को नमां के दम ग्नीमत के हैं मियां यह नौजवानी फिर कहाँ

संसार में सौन्दर्य-सिरता प्रवाहित है। किव की सौन्दर्योपासक निगाहें किर क्यों न इस हश्य से आनन्द-प्रमोद प्राप्त करें ? 'नज़ीर' इसी मुन्दर हश्य को देखने में व्यस्त हैं और दूसरों को भी इसके लिए आमन्त्रित करते हैं। उन्हें यह भी महसूस होता है कि इस निझंरणी का प्रवाह रुकता नहीं, इसकी धारा सदा प्रवाहित रहती है, कभी भी बिल्कुल रुक नहीं जाती। इसी वजह से वह क्षण-क्षण इसकी सैर में डूवे रहते हैं और इन गुज़र जानेवाली सुन्दर चीजों पर अन्तिम हिट डालते हैं। इसी अनुभूति के कारण इनकी

<sup>१. हाथ, २. आक्षेप, लांछन; ३. कृपालु, भगवान्; ४. लापरवाह, ५. फूल छिड़कना,
६. भोग-विलास का आनन्द, ७. मस्ती, उफान; ८. मधुवाला, शराव पिलानेवाला;
९. गर्वैया, १०. लाल रंग की, १३. सुन्दरियाँ, १२. ख्रुशी, आह्लाद; १३. आरम्भ,
शुक्क; १४. भोग-विलास, सुख-चैन; १५. वगीचा, फुलवारी; १६. उपदेशक,
१०. शिक्षा देनेवाला, १८. न मान, १९. वड़ी वात, संतोप करने योग्य वात ।</sup> 

कविताओं में एक विशेष प्रकार का हसरतनुमा सरूर मिलता है। सौन्दर्य का चित्ताकर्षण और उसकी अनित्यत। दोनों की अनुभूति उन्हें एक साथ होती है। वह अपने माशूक का ध्यान आकृष्ट करके कहते हैं:

आज तुझको हुक, ने दी है हुस्त वो खूबी की बहार
चाहनेवालों से कर ले कुछ सलूक ने ने मेह वो प्यार
की दना बिजली का और योबन का मत गिन एतबार का काठ की हाँडी नहीं चढ़ती है प्यारे बार - बार
मान ले कहना मेरा ऐ जान हँस ले बोल ले हुस्त यह दो दिन का है मेहमान हँम ले, बोल ले अब तो मुँह गुल है पियारे फिर धतूरा राख है आज यह गुलशन खिला है कल को सूखा साख है जो उठा शोला भभूका आख़िरश को राख है चार दिन की चाँदनी है फिर अँधेरा पाख है मान ले कहना मेरा ऐ जान हँस ले बोल ले हुस्त यह दो दिन का है मेहमान हँस ले बोल ले

इस मन्त्रणा पर 'नज़ीर' अपने-आप भी अमल करते हैं। सन्तोष उनका धर्म है। पद-पदवी की उन्हें चाह नहीं। सांसारिक धन-वैभव की उन्हें इच्छा नहीं। वह इन सब चीज़ों से पृथक्ता ग्रहण करते हैं; और जिस संतोष की वे शिक्षा देते हैं, उसी को अपना धर्म बना लेते हैं। किन्तु साथ-ही-साथ वे इस संसार से अपना नाता नहीं तोड़ते। दुनिया की सुन्दरता से वे प्रभावित होते हैं और उसकी अनित्यता तथा अपनी मरणशीलता का खयाल करके वे अपने जीवनावकाश को प्रेम-सौन्दर्य का आनन्द लूटने में व्यतीत करते हैं।

पूर्वगामी पृष्ठों में मैंने इस बात की के। शिश की है कि 'नज़ीर' के कुछ महत्त्वपूर्ण विचार उजागर हो जायें, लेकिन 'नज़ीर' के विचारों और अनुभवों का संसार इतना प्रशस्त है कि वह छोटे-से पैमाने में नहीं समा सकता। और, फिर ऊपर से देखने में ऐसा जान पड़ता है कि इन विचारों में कुछ विरोधाभास है। एक और तो वे ऐसे प्रेम का ज़िक करते हैं, जो बहुत ऊँचा और महान् है, दूसरी ओर, वे कामुकता को अपना पेशा बना लेते हैं। कभी-कभी तो उनका दिलबर बहुत महान् है, कभी वह बाजारू माशूक है। कभी वे उच्चकोटि का नैतिक दृष्टिकोण प्रस्तुत करते हैं तो कभी गुंडों की सी बातें करते हैं। कभी वे अपरिग्रह एवं सन्तोष और संसार से विरक्ति की शिक्षा देते हैं तो कभी प्रेम-सौन्दर्य की बहार लूटने में तल्लीन दिखाई पड़ते हैं और 'एपिक्युरस' के दर्शन को अपनाते हैं। यह सब कुछ सही, किन्तु 'नज़ीर' के विचारों में कोई विरोधाभास नहीं।

१. भगवान्, सत्य; २. व्यवहार, वर्ताव; ३. कृपा, मेहरबानी; ४. विश्वास, ५. ज्वाला, आग की लपट; ६. अन्ततोगत्वा।

विचारों तथा अनुभवों की दुनिया पर उनका पूर्ण अधिकार है। 'इलियट' ने कहा है कि किव समस्त मानवीय जज्ञात से काम लेता है, और ये जज्ञात कच्ची सामग्री का काम देते हैं, जिन्हें वह कलात्मक कृति का रूप प्रदान करता है। 'नज़ीर' भी सभी प्रकार के विचारों व अनुभवों को अपनी कच्ची सामग्री समझते हैं और उन्हें कलात्मक कृतियों के रूप में प्रस्तुत करते हैं। इसलिए इन कविताओं में वैविध्य है। उदाहरणस्वरूप एक कविता है: 'आदमी की फ़िलासफ़ी', जिसका पहला बन्द है:

> दुनिया में वादशह है सो है वह भी आदमी और मुफ़्लिस वो गदा है सो है वह भी आदमी ज़रदार बेनवा है सो है वह भी आदमी नेडमत जो खा रहा है सो है वह भी आदमी दुकड़े जो माँगता है सो है वह भी आदमी

इस कविता में एक वन्द और है:

यां आदमी प जान को वारे है आदमी
और आदमी ही तेग से मारे हैं आदमी
पगड़ी भी आदमी की उतारे हैं आदमी
चिल्लाके आदमी को पुकारे हैं आदमी
और सुनके दौड़ता है सो है वह भी आदमी

ऐसा जान पड़ता है कि इनमें पाश्चात्य विचारों की कुछ झलक है, ऐसे विचार, जो फांस की कान्ति के कारण सिद्ध हुए; और जिनको उस कान्ति ने प्रचालित किया। इन शेरों से कुछ 'बन्स' और कुछ 'वर्ड ज़वर्थ' की कविताओं की स्मृति पुनर्जाग्रत् हो जाती है। इसी तरह की एक कविता है: 'रोटी की फ़िलासफ़ी', जिसका एक बन्द है:

रोटी न पेट में हो तो फिर कुछ जतन न हो मेले की सैर ख्वाहिशे बाग वो चमन न हो भूखे ग्रीब दिल की खुदा से लगन न हो सच है कहा किसी ने कि भूखे भगन न हो अल्लाह की भी याद दिलाती हैं रोटियाँ

भौर एक दूसरी कविता में कहते हैं:

जब मिली रोटी हमें सब नूरे-हक्" रोशन<sup>६</sup> हुए रात-दिन शम्स<sup>७</sup>-वो-क्मर<sup>८</sup> शाम-वो-शफ्क<sup>९</sup> रोशन हुए

१. दरिद्र, भिखारी; २. भीख माँगनेवाला, २. धनवान्, ४. दरिद्र, ४. भगवान् की ज्योति, ६. प्रकाशमान, प्रकट; ७. सूर्य, ८. चन्द्रमा, ९. उषा की लालिमा।

ज़िन्दगी के साथ थे जो कुछ नज़म वो नसक़ रोशन हुए अपने बेगानों के लाजिम थे जो हक रोशन हुए दो चपाती के बरक में सब बरक रोशन हुए एक रिकाबी में हमें चौदह तबक़ रोशन हुए

सम्भव है, लोग यह कहें कि 'नज़ीर' साम्यवादी विचारों से अवगत थे कि मनुष्य की सबसे बड़ी आवश्यकता रोटी है और यही वह मूलगत तत्त्व है, जो सारे मूल्यों की आधार-शिला है। यदि रोटी न हो तो फिर नीति, दर्शन, ज्ञान-विज्ञान एवं कलाएँ, धर्म कुछ भी न हों। ज़िन्दगी की सारी व्यवस्थाएँ इसी से सम्बन्धित हैं। लेकिन 'नज़ीर' न तो साम्यवादी थे और न फ्रांस की कान्ति के प्रेरक थे। वे तो सभी प्रकार के विचारों को, जो उनके समय के वातावरण में विखरे हुए थे, अपनी कविताओं में जगह देते हैं। उनके विचारों का फंदा बहुत वड़ा था; इसलिए सभी प्रकार की चीज़ें उसमें खिंच आती हैं।

'नज़ीर' का विषय है मानव और मानव-जगत् के विभिन्न दृश्य। यह तो नहीं कह सकते कि प्रकृति के सौन्दयं से वे अवगत न थे; लेकिन वे कभी मान प्राकृतिक दृश्यों का चिन्नण नहीं करते। उनकी कविताओं में प्रकृति का महत्त्व महज़ पृष्ठभूमि का-सा है। यदि वे चाँदनी रात का वर्णन करते हैं: ''चाँद हिलोरें लेता था ज़ोर खिजी थी चाँदनी'' तो इसलिए कि वे इस चित्ताकर्षक पृष्ठभूमि के सामने अपने 'आनन्द-विहार के ज्यापार' का दिलवस्प चित्र प्रस्तुत कर सकें। यदि वे वसंत-ऋतु द्वारा पृष्पोद्यान की क्यारियां सजाई जाने का चनत्कारपूर्ण वर्णन करते हैं तो इसलिए कि वासंती सुषमा से उनके आमोद-प्रमोद की मजलिस की शोभा हो:

शव को चमन में बाह वा क्या हो बहार थी मची
फूल खिले थे फूल-फूल ग़ंचे खिले कली - कली
वेला चंबेली राय - बेल मोतिया जूही सेवती
बादे - सवा भी चलती थी इत-वो-गुलाब में बसी
हौज़ पड़े झलकते थे नहर हिलोरें लेती थी
शोख़ वाल में गुंचा - लब में के नशों की ताज़गी - अ
ऐश-वो-तरव की की लहर में रात जब आधी ढल गई
इसमें कहीं से है ग़ज़ब निकली जो मकर चौंदनी
सुब्ह के डर से हड़बड़ा यार ने घर की राह ली
हम भी दगं भें में आ गये मुफ्त बहार लुट गई

१. प्रबन्ध, २. व्यवस्था, ३. आवश्यक, ४. अधिकार, ५. प्रतियाँ, ६. तल, तह, परत; ७. रात, ५. वगीचा, फुलवारी; ९. कली, १०. समीर, ११. धृष्ट, १२. कली के ऐसा कोठ, सम्पुटित ओष्ठ; १३. नपापन, कुम्हनाहट का अमात्र; १०. भोग-विलास, हँसी-खुशी, १४. धोखा।

अगर वे बहार की झड़ी, बदली-बयार के धूमधाम का समाँ दिखाते हैं तो इसीलिए कि वे अपनी विहार-रावि को उजागर कर सकें:

वार तरफ़ से अज को वाह उठी थी क्या घटा विजली की जगमगाहटें, राज्द रहा था गड़-गड़ा बरसे था मेंह भी झूम-झूम छाजों उमड़-उमड़ पड़ा झोंके हवा के चल रहे यार बग़ल में लोटता हम भी हवा की लहर में पीते थे मैं बढ़ा - बढ़ा देख हमें इस ऐश में सीना फ़लक का फट गया अब खुला, हवा घटी, वूँदें थमीं, सेहर हुई पहलू से यार उठ गया सब वः बहार बह गई

स्पष्ट है कि यहाँ दिलचस्पी का केन्द्र आमोद-प्रमोद का व्यपार है, प्राकृतिक दृश्य नहीं। 'नज़ीर' जीवन के विभिन्न पहलुओं का भिन्न-भिन्न रंग से वर्णन करते हैं। कभी वे बाल्यकाल के भोलेपन के ऊपर से पर्दा उठाते हैं तो कभी यौवनावस्था के आनन्द का चमत्कारपूर्ण वर्णन करते हैं:

हॅस-हॅस के कोई हुस्न की छल - बल है दिखाती

ि मिस्सी कोई, सुरमा कोई, काजल है दिखाती

चितवन की लगावट कोई चंचल है दिखाती

कुर्ती कोई, ऑगिया कोई आंचल है दिखाती

कहती है कोई रात मेरे पास न आए

कहती है कोई हमको भी ख़ातिर में न लाए

कहती है कोई किसने तुद्दों पान खिलाए

कहती है कोई घर को जो जाए हमें खाए।

भौर फिर वृद्धावस्था में जो कायापलट हो जाता है, उसका चित्र खींचते हैं, "आशिक को तो अल्लाह न दिखलाए बुढ़ापा"। बूढ़े हुए तो भी सुन्दरियों को देखते रहने का चस्का नहीं जाता। फिर परिणाम स्पष्ट है:

> ख़ूबां भें अगर जायं तो होती है यः फकड़ी खींचे है कोई हाथ कोई पकड़े है लकड़ी मूँ छें कहीं बत्ती के लिए जाती हैं पकड़ी दाढ़ी को पकड़ खींच कोई झाड़े है मकड़ी

<sup>9.</sup> बदली, २. मेघ-गर्जन, ३. आकाश, ४. प्रभात, ५. सौन्दर्य, ६. मन, ध्यान; ७. अच्छे लोग, सुन्दरियाँ।

कहता है कोई छीन लो इस यूढ़े की लाठी
कहता है कोई शोख़ कि हाँ खींच लो बाढ़ी
इतनी किसी काफ़िर को समझ अब नहीं आती
वया बूढ़े जो होते हैं तो क्या उनके नहीं जी
गर जायँ तवायफ़ में तो लगती है सुनाने
क्या आए हो हज़रत हमें कुरआन पढ़ाने
हस-हस कोई पूछे है निमाज़ों के दो -गाने
टट्ठे से कोई फेंके है तसबीह के दाने।

सारांश यह कि चारों ओर फ़ज़ीहत-ही-फ़ज़ीहत है। और क्यों न हो; ''जब बूढ़े हुए हुस्न की चाहत नहीं छुटती"।

मैंने कहा है कि 'नज़ीर का विषय था मानव और मानव-जगत् के विभिन्त दृश्य। लेकिन वह प्रकृति के नाना प्रकार के दृश्यों की भी जानकारी रखते थे और उनका सुन्दर, साफ और प्रभाव-युक्त चित्रण भी कर सकते थे। चौदती रात की रजत-छड़ा, वसंत का पुष्प-वर्षण, विशेषतः वरसात की वहारें, वड़े सूक्ष्म तथा आनन्दायक ढंग से विणित की गुई हैं:

बादल हवा के अपर हो मस्त छा रहे हैं
पड़ते हैं पानो हर जा जल - थल बना रहे हैं
पड़ते हैं पानो हर जा जल - थल बना रहे हैं
पुलज़ार भींगने हैं सड़जे नहा रहे हैं
वया - क्या नची हैं यारो बरसात की बहारें
जंगल सब अपने तन पर हरियाली सज रहे हैं
गुल फूल झाड़ बूटे कर अपनी छज रहे हैं
बिजली चमफ रही है बादल गरज रहे हैं
अल्लाह के नकारे नै नौबत है के बज रहे हैं
क्या-क्या मची हैं यारो बरसात की बहारें

ऐसी ही सफलता के साथ वह 'ऊपम' का भी वर्गन करते हैं और शीतकाल की रूप-रेखा खींचते हैं:

> जब माह<sup>1 ४</sup> अगहन का ढलता हो तब देख बहारें जाड़े की और हँस-हँस पूस सँमलता हो तब देख बहारें जाड़े की

<sup>9.</sup> धृष्ट, २. नास्तिक, दुष्ट, उत्पाती, प्यारा, माणूकः, ३. नत्तंकियां, ४. महाशय, ४. इस्लाम का धर्म-ग्रन्थ, ६. प्रार्थना, भुसलमानों की उपासना-पद्धति, ७. निमाज, घुटने मोड़ना-उठानाः; ५. माला, सुमिरनीः, ९. जगह, स्थलः, १०. वगीचे, उद्यानः, १९. खुले स्थान में उगी हुई घास के तहते, २२. नगाड़ा, १३. वारी-वारी से समय पर वाजा बजना, १४. महीना।

19

जब पाला बर्फ़ पिघलता हो तब देख बहारें जाड़े की दिन जल्दी-जल्दी चलता हो तब देख बहारें जाड़े की चिल्ला खुम<sup>2</sup>-ठोंक उछलता हो तब देख बहारें जाड़े की

इन कि विताओं का भी वही महत्त्व है कि इनमें देखी हुई चीजों का चित्रण है। यहाँ इच्छापूर्वक गढ़ हुए प्राकृतिक दृश्यों के काल्पिनक तथा सजे-सजाये हुए चित्र नहीं। हाँ, जिन दृश्यों को 'नज़ीर' जानते थे, प्रकृति की जिन तस्वीरों ने उनकी कल्पना को भड़काया था, बस उन्हीं का साफ, सुन्दर तथा चित्ताकर्षक वर्णन है। व्यवरों पर ध्यान है और साधारण चीज़ों की भी उपेक्षा नहीं की गई है। और, जैसािक मैंने कहा है, वे इन वृश्यों से पृष्ठभूमि का काम लेते हैं। उदाहरण-स्वरूप वे जाड़े की वहारें दिखलाते हैं तो इसिलए कि आंखों के सामने वे यह सीन दिखला सकें:

हो फ़र्श विछा गाली चों का और पर्दे छूटे हों आकर

एक गर्म अंगेठी जलती हो और शम्मा हो रोशन तिस पर

वह दिल्बर शांज परी चंचल है घुम मधी जिसकी घर-घर

रेशम की नर्म निहाली पर सो नाज़ वो अदा से हँस-हँसकर

पहलू के बीच मचलता हो तब देख बहार जाड़े की

तरकीब बनी हो मजलिस की और काफ़िर की नाचनेवाल हों

मुँह उनके चाँद के टुकड़े हों तन उनके रूड के गाले हों

पोशाकें नाज़ क रंगों की और ओढ़े शाल-दोशाले हों

कुछ ऐश वें हम मतवाले हों

प्याले पर प्याला चलता हो तब देख बहारें जाड़े की

इसी प्रकार 'वरसात की बहारें' भी विविध रंग के सफल चित्रों से भरी-पड़ी हैं। कबिता क्या है, तस्वीरों का अल्बम है। कहीं पर पानी का यह जोर कि—

> कोई पुकारता है लो यह मकान टण्का गिरती है छत की मिट्टी और सायवान टण्का छलनी हुई घटारी कोठा निदान टण्का बाकी था एक ओसारा सो वह भी आन<sup>13</sup> टणका

तो कहीं कीचड़ की यह दशा है:

गिरकर किसी के कपड़े दल-दल में हैं मुखतर किस किस कोई किसी का कीचड़ से मुह गया भर

<sup>9.</sup> कड़ी सर्दी, पूस के १४ और माघ के २५ दिनों का जाड़ा; २० ताल ठोंककर, ३. कालीनों, ४. चिराग, शीशे के गिलास में जलती हुई बत्ती; ४. प्रेयसी, ६. बृष्ट, ७. तोशक, गद्दा, रज़ाई; ८. भावभंगी, ६० बनावट, १० बैठक, सभा; ११. ड्रुब्ट, प्यारेड १२. भोग-विलास, १३. आकर, १४. भींगा हुआं, इत में बसा हुआ।

एक-वो नहीं फिसलते कु ग्र इसमें आन अकसर । होते हैं सैकड़ों के सर नीचे पाँव ऊपर

किसी स्थान पर भोग-विलास के सामान हैं:

कितने शराब पीकर हो मस्त झुक रहे हैं

मैं की गुलाबी अगे प्याल छलक रहे हैं
होता है नाच घर - घर घुँघरू झनक रहे हैं

पड़ता है मेंह झड़ - झड़ तबले खड़क रहे हैं
तो कहीं पर 'बिरहिनों' की यह दशा है :

जब कोयल उनको अपनी आवाज है सुनाती

सुनते ही गृम के मारे छाती है उमड़ी आती

पी - पी की घुन को सुनकर बेकल हैं कहती जाती

मत बोल ऐ पपोहे फटती है मेरी छाती

सारांश यह कि भिन्न-भिन्न प्रकार की तस्वीरें हैं और कैसी सफल ! हर तस्वीर में वास्तविकता की भलक है। इनमें से कोई फर्ज़ी तथा काल्पनिक नहीं है। 'नज़ीर' यथार्थवादी किव हैं। जिन चीजों को वे अपने आसपास देखते हैं, उनकी जीती-जागती तस्वीरें उतारते हैं; और ये सारी चीज़ें विशुद्ध भारतीय वातावरण में साँस लेती हैं। इनमें तिनक भी परदेसीपन की गंध नहीं। इस प्रकार की किवताएँ उर्दू में अलभ्य हैं। यही यथार्थवाद उन किवताओं में भी मिलता है, जिनमें ईद, शबे-बरात, दिवाली, होली की रूप-रेखाएँ अंकित हैं। होली के रॅगीलेपन से 'नज़ीर' विशेष रूप से प्रभावित हुए हैं। इसलिए होली को किवता का विषय बनाकर बार-बार क्लम उठाते हैं:

हर जगह याल गुलालों से खुश रंगत की गुलकारी है
और ढेर अबोरों के लागे सौ इशरत की तैयारी है
हैं राग बहारें दिखलाते और रंग भरी पिचकारी है
मुँह मुर्खी से गुलकार हुए तन केमर की - सा क्यारी है
यह रूप भभकत। दिखलाया यह रंग दिखाया होली ने
हर आन बुशी में आपस में सब हँस-हँस रंग छिड़कते हैं
रखसार गुलालों से गुल्गू के जपड़ों से रंग टपकते हैं
कुछ राग व रंग झमकते हैं कुछ में के जान के खलकते हैं
यह तौर य: नक्शा इशरत का हर आन बनाया होली ने

१- बहुधा, २. शराब, मदिरा; ३. शराब पीने की प्याली, शराब की छोटी सुराही. ४. धच्छा, सुन्दर; ५. बेल-बूटे का काम, ६. हास-विलास, ७- अनार का फूल, अनार के फूल-बैसा गहरा लाल रंग; ६. क्षण, समय; ९. गाल, कपोल, १०. गुलाब के फूल के रंग का, ११. मदिरा, शराब; १२- प्याला।

एक दूसरी कविता में कहते हैं:

हो नाव रँगोली परियों का बैठे हों गुलक रंग भरे फुछ भींगी तानें होली की कुछ नाज़ वे बो अदा के रंग भरे दिल भूले देख बहारों को और कानों में आहंग अरे कुछ तबले खड़कें रंग भरे कुछ ऐश के दम मुँह चंग भरे कुछ घुँघक ताल छनकते हों तब देख बहारें होली की

मैंने 'नज़ीर' की कविता के कुछ विशिष्ट पहलुओं का ज़िक किया है, जिनसे 'नज़ीर' के महत्त्व का अन्दाज़ा करना सम्भव है। आश्चयं है कि 'नज़ीर' की कविता की ओर प्रायः उपेक्षा ही की गई है और बहुत कम लोगों ने उनकी कविता के सद्गुणों को समझा और उन्हें स्वीकार किया। चात यह है कि उद्दें में भाषा को कविता के ऊपर हमेशा श्रेष्ठता दी गई है और कहा जाता है कि 'नज़ीर' के शर मापा के मापदण्ड पर पूरे नहीं उतरते। भाषा का संरक्षण, उसकी प्राञ्जलता का ध्यान, परिमार्जन का प्रबन्ध —यह सब चीजें बुरी नहीं, किन्तु उदू -कविगण भाषा को बुत वनाकर उसकी पूजा करते रहे हैं। इसी विचारधारा के कारण उदू -काव्य में बहुत-सी बामियाँ पैदा हो गई हैं।

बात यह है कि उर्दू-भाषा कोई अछूती रूपवती देवी नहीं, जिसकी पूजा की जाय। यह तो केवल एक यन्त्र, एक साधन-मात्र है, जिसके द्वारा आवेगों तथा विचारों की अभिव्यंजना सम्भव होती है। आवेगों और विचारों से ावलग होकर इसका कोई मान-महत्त्व नहीं है। उर्दू के कवि शब्दों के उलट-फेर को कविता समझते रहे हैं। 'नज़ीर' का दृष्टिकोण भिन्न है। वे चाहते हैं कि अपने अनुभवों को सम्पूणं, उपयुक्त, प्रवाहित और प्रभावपूणं ढंग से पढ़नेवाले तक पहुँचा सकें। उनके हाथ में भाषा एक लचीली-सी चीज़ है, जिसको वे अपने अनुभवों के उपयुक्त संतुलित सांच में ढालते हैं, जिससे वे नई-नई शक्तें बनाते हैं। वे कभी यह भूल नहीं करते कि भाषा के परिमाजन और प्राञ्जलता की किल्पत छवि पर अपने अनुभवों के लालित्य को निछावर कर दें। यही कारण है कि उनकी भाषा अपरिष्कृत समझी जाती है। जिन शब्दों का प्रयोग 'नज़ीर' अपने बोलचाल में करते थे और जो उनके आसपास व्यवहृत होते रहते थे, उन्हीं शब्दों से वे अपनी कविताओं में काम लेते हैं; और वे हिन्दी के शब्दों का भी अधिकतर तथा स्वाभाविक रूप से व्यवहार करते हैं। इस बात को भाषा की प्राञ्जलना के पृष्ठपोषक उचित नहीं समझते। लेकिन सच्ची बात यही है कि जिन अनुभवों और घटनाओं तथा जिस जीवन-पद्धित का 'नज़ीर' वर्णन करते हैं उनको किसी दूसरे रंग में सफलतापूर्वक बयान करना सम्भव न था।

शब्दों और अनुभवों में जो अनिवार्य सम्बन्ध है, इसकी जानकारी प्राय: लोगों को नहीं होती। हमारे जो अनुभव होते रहते हैं, जिन विचारों की लहरियाँ हमारे मस्तिष्क में उठती रहती हैं, जो प्रभाव हमारी अनुभूति-शक्ति ग्रहण करती रहती है, उन सबको हम अपनी स्मृति में

१. गुलाब के फूल-जैसे चेहरेवाला, २. हाव-भाव, ३. स्वर, रागः ४. मूर्ति ।

शब्दों की सहायता से सुरक्षित रखते हैं, और स्वाभाविक रूप में हम उन्हीं शब्दों का अचेतन रूप में प्रयोग करते हैं, जिन्हें हम अपने बोलचाल में काम में लाते हैं। जब हम किसी खास जज्वे से विवश होकर अपने अनुभवों को शेर के साँचे में ढालने लगते हैं तो हमारे अनुभव; हमारे विचार, हमारी अनुभूतियाँ उन्हीं शब्दों का परिधान ग्रहण करके हमारे सामने आती हैं। यदि हम परिमार्जन, या भाषा की प्राञ्जलता का विचार करके उन शब्दों को, जो हमारे अवचेतन से उभरते हैं, प्राञ्जल-परिष्कृत शब्दों से बदल दें तो शायद परिमार्जित भाषा तो हाथ आ जाय, लेकिन कविता का प्रभाव नष्ट हो जायगा। 'नज़ीर' इस प्रकार की गलती नहीं करते। यही कारण है कि उनके श्रेर इतने प्रभावपूर्ण हैं।

हमें यह भी याद रखना चाहिए कि यदि कि में मौलिकता है, यदि उसका विशिष्ट व्यक्तित्व है, यदि उसके अनुभव किसी विशेष रंग में रंगे हुए हैं, तो वह अपनी भाषा अप बना सकता है। कि भाषा का दास नहीं, भाषा उसकी अनुचरी है। यदि उसमें आविष्कार की क्षमता है तो वह अपने दुलंभ अनुभवों के लिए भाषा के नये-नये साँचे बना सकता है; और ये साँचे परिमाजित भाषा के साधारण नियमों व प्रमापकों से नहीं, वरन् स्वनिमित प्राञ्जल भाषा के नियमों से नियन्तित हो सकते हैं। 'नज़ीर' इसी प्रकार के युग-प्रवर्त्तक कि हैं। उन्होंने अपनी अलग भाषा निकाली। एसे युग-प्रवर्त्तक कि को केवल एक बात का ध्यान रखना चाहिए — वह यह कि जो भाषा उसने बनाई हो, उसका आधार उसके रोज़मरी पर हो। ऐसा न हो कि वह खोज-खोजकर ऐसे असाधारण, कठिन, विलब्द, अपरिचित शब्दों को इकट्ठा करे, जो साधारण बोलचाल में कभी प्रयुक्त न होते हों और जिनसे वह अपने चिन्तन एवं कल्पना में सहायता न लेता हो। यदि ऐसा हुआ तो उसकी किवता अपने समय की एक अनोखी-सी वस्तु होने के अतिरिक्त कोई और मूल्य-महत्त्व न रखेगी। 'नज़ीर' कभी ऐसा नहीं करते।

'नज़ीर' ने जितने शब्दों का व्यवहार किया है, उतने उद्दें के किसी अन्य कि ने नहीं किये। यह बात भी 'नज़ीर' की किन-सुलभ महानता का प्रमाण है। शब्द कहीं शून्य में सौस नहीं सेते; प्रत्येक शब्द अनुभूतियों एवं विचारों का एक संसार होता है, और अच्छा कि शब्द की गुंजाइकों से काम लेता है। इन शब्दों के कारण 'नज़ीर' की किवताओं की अनुभूतियों एवं कल्पनाओं की हुनिया प्रशस्त, रंगीन, स्विणम तथा जटिल हो जाती है। और, ये शब्द जो प्रयुक्त हुए हैं, सकी ककार के हैं। वे अरबी, फ़ारसी, सस्कृत से लिये गये हैं और आपस में घुल-मिल गये हैं। आवस्यकता इस बात की है कि 'नज़ीर' के शब्दों पर शोध किया जाय और यह शोध-कार्य केवल शब्दों ही तक सविमत न रहे, बल्कि जिन रूपकों, उपमाओं तथा विवों को 'तज़ीर' व्यवहार में लाये हैं, उनका भी मूल्यांकन किया जाय। यहाँ भी वही प्रशस्तता, बही रंगीनी-व-स्विणमता, बही मौलकता तथा जटिलता मिलेगी और 'नज़ीर' की महानता का सिक्का और जम जायगा।

'तजीर' में कुछ खामियां भी हैं, जितके कारण उनकी कविता का महत्त्व घट जाता है। उनका व्यक्तित्व साधारण था और उनकी धारणा-शक्ति उच्चकोटि की तथी। बह अपने माहील से प्रभावित हुए, लेकिन इनपर आलीचनात्मक दृष्टि न डाली। यदि वे अपने माहील की अर्थात् उम जीवन-पद्धति की, जिससे वे परिचित्त थे, अलग-थलग रहकर तस्वीर खींचते तो सर्वोत्तम यथार्थवादी कवि होते। किन्तु ऐसा जान पड़ता है कि 'नज़ीर' अपने माहौल में विलीन हो जाते थे और अपने आगे-पीछे की जिन्दगी में कोई खामी न पाते। उम ज़िन्दगी का चरम-लक्ष्य साधारणस्व का पहलू लिये हुए हैं। इस वजह से उनकी कविताओं से पूर्ण शान्ति नहीं मिलती।

फिर एक बृटि और भी है, जो उनकी कल्पना-शक्ति से सम्बद्ध है। वे सूक्ष्म दृष्टि तो रखते हैं, विशेषतः आसपास की चीजों का वर्णन बड़ी सफाई और सफलता के साथ करते हैं, लेकिन उनकी कल्पना को अधिक ऊपर उड़ने की शक्ति नहीं और उनमें यह क्षमता भी नहीं कि वे भावों तथा विचारों की गंदगियों को दूर कर सकें और उन्हें खामियों और बुटियों से मुक्त कर डालें। यही कारण है कि कभी-कभी उनको कविताओं में मात्र विचार एवं मात्र भाव मिलते हैं, जो कल्पनात्मक अनुभव के रूप में परिणत नहीं हो सके हैं।

उनकी टेकनीक में भी बहुत-कुछ कमी और झोल है। उनकी कविताएँ लम्बी होती हैं और अन्य कियों की भाँति वे भी प्राय: एक बन्द के बाद दूसरा बन्द लिखते चले जाते हैं और सन्तुलन का ध्यान नहीं रखते। उनकी बहुत-सी कविताओं से यदि कई बन्द निकाल दिये जायें तो उनके मूल्य-महत्त्व में स्पष्ट रूप से वृद्धि हो जायगी और कियता की विषयवस्तु में कोई दोष उपस्थित न होगा। इसके अतिरिक्त एक और ख़राबी यह है कि उनकी किवताएँ बहुधा बही असर पैदा करती हैं, जो किसी शृंखलाबद्ध गृज़ल में होता है। कहने का ताल्पयं यह कि विभिन्न बन्दों में सम्बन्ध भी होता है, किन्तु विचारों व भावों के उत्थान का पता नहीं होता और एक बात यह भी है कि 'नज़ीर प्राय: अपने भावों एवं कल्पनाओं को व्यक्त करने में परिश्रम से काम नहीं लेते। वे सर्वोत्तम शब्द या चिन्न का चुनाव नहीं करते और कभी-कभी अनावश्यक शब्दों तथा चिन्नों की भरमार कर देते हैं, जिससे किवता की सुन्दरता में कनी हो जाती है।

# सन्दर्भ-संकेत

- १. देखिए 'अमली तन्कीद', प्रथम खण्ड का प्रथम भाग, पृष्ठ १७९ से १८३ तक ।
- शायद कुछ बातें इस ग्ज़ल के 'फ़ॉमें' के विषय में कही जायें तो अनुचित न होगा। मैंने कहा है कि 'नज़ीर' ने गजल के 'फ़ॉमें' (रूप) के सम्बन्ध में बहुत-से नये प्रयोग किये हैं। इसमें भी ज़िल्कुल नया और अनोखा प्रयोग है। बाह्य रूप तो वही है, जो ग्ज़लों का होता है; किन्तु इसमें जैसी स्वतन्त्रता दिखलाई गई है, जिस तरह इसमें तोड़-मरोड़ किया गया है, उसका उदाहरण कहीं नहीं मिलता। ग्ज़ल नज़म बन गई है:

कल सुना हमने यः कहता था वः एक हमराज से :

"देखता या मुझको आज एक शख्सर अजव अन्वाज् है से वह नियाज् है नो इंग्ज़ या उसकी निगह से आहकार है जिस तरह तायर है किसी जा थक रहे परवाज् है से तू जो वाक्फ़िंद हो तो जा उसकों बुला ला जल्द यां में तसल्ली है उसे कुछ शमं से कुछ नाज़ है से है मेरा दिल उस से मिलने को निहायत बेक्कार है "

सुनके वह हमराज् बोला उस बुते १२-तन्नाज् से :

"मैं तो उसको जानता हूँ नाम है उसका 'नज़ीर' और खबर है मुझको उसकी चाह के आगाज़ से मुम हो " सादे, मेहरबां दें, उसको बखेड़ें याद हैं और सिवा इससे मेरा डरता है जी गुम्माज से।"

मुनके यह हमराज से उसने कहा हैं सकर: "मियाँ, कुछ भी हो हम तो मिलेंगे उस बखेड़े-बाज से"

देखा ! गृज़ल नज्म बन गई है, लेकिन गृज़ल का फ़ॉर्म अपनी जगह पर है। गृज़ल में गुंजाइण थी कि नज्म बन सके, और 'नज़ीर' ने एक नहीं बहुत-से प्रयोग किये। आज आज़ाद नज्म लिखी जाती है और बुरी तरह लिखी जाती है; और लोग समझते हैं कि यह बहुत बड़ी कृति है। किन्तु गृज़ल में यह क्षमता थी कि नज्म बन सके। और यदि उद्दें के किवियों को इस बात का ज्ञान होता

१. विश्वासपात, अपने रहस्यों को जाननेवाला; २. व्यक्ति, ३. ढंग, ४. नम्रता एवं दीनता, ५. प्रकट, ६. पक्षी, ७. उड़ना, उड़ान; ६. अवगत, ९. मान्त्वना, १०. हाव-भाव, ११. अधीर, १२. माशूक, १३. चोंचलेबाज, १४. आरम्भ, शुरू; १४. सीधे, १६. ऋपालु, १७. चुग्लखोर।

और वे इसकी योग्यताओं से सही ढंग पर काम लेते तो बहुत कुछ कर सकते थे। और, शायद फिर आज़ाद नज़्म की आवश्यकता महसूस न होती; और वेढंगी तथा दुराकृति नज़्मों का डंका न बजता"।

[अमली तनकीद, खण्ड १, भाग १, पृष्ठ १८७-९१]

- इन गृज्लों के अतिरिक्त भी 'नज़ीर' ने बहुत-सी गृज्लों लिखी हैं, जो क्रमबढ़ हैं, किताबन्द हैं या जिनमें लम्बे किते हैं। कुछ गृज्लों अच्छी हैं. कुछ बुरी हैं और कुछ यों ही सी हैं। कलात्मक दृष्टि से कुछ सफल हैं तो कुछ असफल। ऐसी कुछ गृज्लों के मतले (प्रथम पंक्तियाँ नीचे लिखी जाती हैं:
  - (१) जब हमनशों हमारा भी अहेवे शबाब था क्या क्या निशात है-बो-ऐश से दिल कामयाब श
  - (२) छोटा बड़ा न कम न मॅसोला इजारवन्द<sup>७</sup> है उसी परी का सबसे अमोला इजारव•द
  - (३) दुनिया है एक निगारे<sup>८</sup>-फ्रेर बिन्दा<sup>९</sup> जल्वःगर<sup>९०</sup> उल्फ्त<sup>९</sup>ैमें उसकी कुछ नहीं जुज़<sup>९०</sup> कुल्फ्त<sup>९७</sup> वो ज्रर<sup>९४</sup>
  - (४) दिखाकर एक नज़र दिल को निहायत भक्त गया बेकल परोक्षे व तुंदख्रे सरकसंद हठीला चुलबुला चंचल
  - (४) सफाई उसकी चमकती है गोरे सीने में चमक कहाँ है या अल्मास के नगीने में
  - (६) ऐश कर ख़ूवा<sup>२</sup> में ऐ दिल शादमानी किर कहाँ शादमानी गर हुई तो ज़िन्दगानी किर कहाँ
  - (७) कहते हैं जिसको 'नजीर' सुनिए टुक उसका वर्षा या व: मुअल्लिम<sup>२२</sup> ग्रीब बुज़दिल<sup>२3</sup> वो तर्रासन्वा<sup>२४</sup> जौ
  - (=) जो तू कहता है ऐ ग़ाफिल रेप 'यः तेरा है यः मेरा है''
    यह जिसका है उसी का है न तेरा है न मेरा है
  - (९) रुख<sup>र ६</sup> परी, चश्म<sup>२७</sup> परी, जुल्फ़<sup>२८</sup> परी आन<sup>२ ६</sup>परी क्यों न अब नामे खुदा<sup>3 6</sup> हो तेरे कृ बानी <sup>3 9</sup> परी

<sup>.</sup>१. साथी, २. समय, ३. जवानी, ४. आनन्द, खुणी; ४ भोग-विलास, ६. सफल-मनोरथ, ७. पाजामा बाँघने का फीता, ५. माशूक, ९. घोसेबाज, १०. विराजमान, ११. प्रेम, १२. सिवा, १३. दुःख, १४. हानि, १५. अत्यन्त, १६. परी के ऐसा चेहरावाला, १७. चिड़चिड़ा, १६. उद्दण्ड, १९. हीरा, २०. सुन्दरिया, २१ खुणी, आनन्द; २२. शिक्षक, २१. डरपोक, २४. आतंकित, २४. लापरवाह, २६. मुँह, चेहरा; २७. आख, २६. अलकें, २९. गर्ब, ठसका; ३०. ईश्वर का नाम, किसी के सम्मान के लिए कहा जाता है; ३१. निखावर, ।

- (१०) क्या कहें दुनिया में हम इन्सान या हैवान के थे खाक थे क्या थे गरज़<sup>2</sup> एक आन<sup>3</sup> के मेहमान थे
  - (११) गुल्बाज्ै -इशरत हूजिए क्या गुलरुख्ों से दो घड़ी करता है गुलबाजी की यां एक दम में गर्द गुलछड़ी
  - (१२) बदा वो नाज़ में कुछ-कुछ जो होश उसने संभाला है तो अपने हुस्त का क्या क्या विलों में शोर डाला है
  - (१३) भरे हैं उस परी में अब तो यारो सर-ब<sup>9</sup>-सर मोती गले में, कान में, मुह में, जिछर देखो उधर मोती
  - (१४) गये हम जो उल्फ्त<sup>१५</sup> की वां राह करने इरावे से चाहत<sup>१२</sup> के आगाह<sup>93</sup> करने
  - (१४) न टोको दोस्तो उसकी बहार नामे-खुदा<sup>१४</sup> यही अब एक है यां गुलओज़ार<sup>१५</sup> नामे खुदा
  - (१६) न पहने क्योंकि वः फूलों के हार नामे खुदा
  - (१७) वह रक्के 16-खुर जो वक्त, सेहर 16 बेनकाव 14 था देख उसके रुख़ 18 को रू-ब-ज़र्मी 18 आफताव 19 था
  - (१८) साक़ी<sup>२२</sup> बहार आई और जोश है गुलों का ला जाम<sup>२3</sup> भरके सुन लें टुक शोर बलबुलों का
  - (१९) लिपट-लिपट के मैं उस गुल के साथ सोता था रकोब सुब्ह को मुँह आंतुओं से धोता था
  - (२०) कहा यः आज हमें फ्ह्म<sup>२५</sup> ने सुनो साहब यः बागे बेह्न<sup>२६</sup> ग्नीमत है बेख लो साहब
  - (२१) सेहर<sup>२ ७</sup>हमने चमन अन्दर अजब देखा कल एक दिल्बर<sup>२ ८</sup> सही<sup>२९</sup> कामत<sup>3</sup> परी पैकर<sup>3</sup> मुक्ता<sup>3२</sup> वज्ऽ<sup>33</sup> खुश-मंजर<sup>3४</sup>

१. पशु, २. सारांश यह कि, ३. क्षण, ४. भोग-विलास में फूलों से खेलना, ४. गुलाब के फूल जैसे चेहरेवाला, ६. आसमान, ७. भाव-भंगी, ६. सौन्दर्य, ९. हलचल, १०. पूर्णतया, ११. प्रेम, १२. चाह, प्रेम; १३. अवगत, १४. ईश्वर का नाम (सम्मान के लिए), १५. गुलाब के फूल जैसे कपोल, १६. सूर्य जिससे स्पर्क करे, १७. प्रभात, १६. पर्दा, १९. मुँह, २०. जमीन पर मुँह के बल झुका हुंजो. २१. सूर्य, २२. मखुबाला, २३. प्याला, २४. प्रतिस्पर्का, २५. बुद्धि, २६. संसौर, २७. प्रभात, २६. चित्ताकर्षक, माश्रुक; २९. सीधा, ३०. कृद, शरीर की कंचाई; लम्बाई; ३१. बाकार, स्वरूप, ३२. सिजिल, सुडोल; ३३. रीति-भद्रता, ३४. सुशोभन।

- (२२) न में दिल को अब हर मका वेचता हूँ कोई खूबरू ले तो हाँ बेचता हूँ
- (२३) सब ठाट यः एक बूँद से कृदरत<sup>२</sup> की बना है यां और किसी की न मनी<sup>3</sup> है न मना<sup>४</sup> है
- (२४) परीजादों में है नामे-खुदा जिस शान पर मोती कोई ऐसा नहीं मोती मगर मोती मगर मोती

इन गुज़लों में इक्कबाजी है, कामुकता है, और फिर इनमें नैतिकता भी है और सुफीमत के सिद्धान्त भी। एक ओर ख़िख़ोरापन है, तो दूसरी ओर गम्भीर विचार। अर्थात् जिस प्रकार 'नजीर' फ़ौमंं के विचार से गुज़ल में नये-नये 'पैटनं' यनाते हैं, उसी तरह उनकी कविताओं की विषयवस्तु में भी विविधता है। अपना चित्र वह इन शब्दों में खींचते हैं:

कहते हैं जिसको 'नज़ीर' सुनिए टुक उसका बयां था व. मुअल्लिम ग़रीब बुिज़ दल बो तिसन्दा को कोई किताब उसके तई साफ़ न थी दसं की की आए तो मानी कहे वर्ना पढ़ाई रवां कि फ़ुद्ध न था इल्म से कुछ अरबी के उसे

फ़ारसी में हाँ मगर समझे था फुछ ई<sup>19</sup> व आं<sup>94</sup> लिखने की यः तर्ज<sup>95</sup> थी कुछ जो लिखे था कभी

पुढ़तगी अरेर ख़ामी के उसका था खुत के दरमियाँ के शर-वो गज़ल के सिवा शौक :न था कुछ उसे

अपने इसी शर्ल<sup>२</sup> में रहता था खुश हर जुमां<sup>२२</sup> सुस्तं रविश<sup>२3</sup> पस्तक्व<sup>२४</sup> साँवला हिन्दों नजाव<sup>२५</sup>

तन भी कुछ ऐसा ही था कद के मोआफ़िक्<sup>२६</sup> अयां<sup>२७</sup> माथे प एक खाल<sup>२८</sup> था छोटा - सा मस्से के तौर<sup>२६</sup>

या वः पड़ा आन कर अजुओं के दरिमयौ वज्अ<sup>3</sup> सुबुक<sup>3</sup> उसकी थी तिस प न रखता था रीश<sup>32</sup> सूँछें थीं और कार्नो पर पट्टे भी थे पुंबा<sup>33</sup> सां<sup>34</sup>

१. सुन्दर मुँहवाला, २. प्रकृति, ईश्वरीय शक्ति; ३. गवं, अभिमानः ४. मान-मर्यादा, ४. परी का बच्चा, खूबसूरतः ६. ज्रा, थोड़ाः ७. वर्णन, ६. शिक्षक, ९. डरपोक, १०. भीर, ११. पाठ, १२. जारी, प्रवाहितः १३. बुद्धि, १४-१४. यह-वह, १६. ढंग, १७. पक्कापन, १६. कच्चाई, १९. अक्षरं, लिपिः २०. बीच में, २१. कार्य-व्यस्तता, काम-धन्धाः २२. समय, २३. चाल, २४. छोटा, नाटाः २१. वंश, खानदानः २६. बनुसार, २७. प्रकट, खुंलाः २६. तिल, २९. ऐसाः, ढंग काः ३०. रीति-भद्रताः, ३१. हल्काः, ३२. बाढीः, ३३. रुई, ३४. ऐसाः, समान ।

पीरी में जैसी कि थी उसकी दिल-अफ् र सुर्वगी
वैसी ही थी उन दिनों जिन दिनों में था जवां
जितने ग्रज़ काम हैं और पढ़ाने सिवा
चाहिए कुछ उस से हों इतनी लियाकृत कहाँ
फ्ज़ल के अल्लाह के उसकी दिया उम्र भर
इज जत - वो - हैमंत के साथ पारचः वो आव को ना

(4) Epicurus: A Greek philosopher (341—270 B C.), founder of the school called, a fter him the Epicurean—his doctrine: pleasure is the chief good.

## (१) 'बन्सं' की एक कविता है:

### FOR A' THAT AND A' THAT

Is there, for honest poverty,

That hangs his head, and a' that ?

The coward-slave we pass him by,

We dare be poor for a' that!

For a' that, and a' that,

Our toils abscure, and a' that;

The rank is but the guinea stamp;

The man's the gowd for a' that.

What tho' on hamely fare we dine, Wear hodden-gray, and a' that;

Gie fools their silks, and knaves their wine, A man's a man for a' that.

For a' that, and a' that,

Their tinsel show, and a' that;

The honest man, tho' e'er sae poor,

Is King o' men for a' that;

१. बुढ़ापा, २. उदासीनता, ३. कुपा, ४. रोटी का टुकड़ा, कपड़ा; ४. पानी, ६. रोटी ।

We see you birkie, ca'd a lord,

Wha struts, and stares, and a' that;

Tho' hundreds worship at his word

He's but a coof for a' that:

For a' that, and a' that,

His riband, s'ar, and a' that,

The man of independent mind,

He looks and laughs and a' that.

A prince can mak a belted knight

A marquis, duke, and a' that;

Bu an honest man's aboon his might,

Guid faith the mauna fa' that !

For a' that, and a' that,

Their dignities, and a' that,

The pith o' sense and the pride o' worth,

Are higher rank than a' that.

Then let us pray that come it may.

As come it Will for a' that;

That sense and worth, o' er a' the earth,

May bear the gree, and a' that.

For a' that and a' that,

It's coming yet, for a' that,

That man to man the world o'er .

Shall brothers be for a' that.

[ Robert Burns ]

बहं ज़वयं की एक कविता है:

#### THE SWISS PEASANT

Once man atirely free, alone and wild Was, bless'd as tree—for he was Nature's child He, all superior but his god disdained, Walk'd none restraining, and by none restrain'd, Confess'd no law but what his reason taught,
Did all he wish'd, and wish'd but what he ought.
As Man in his primaeval dower array'd!
The image of his glorious sire display'd,
Ev'n so, by vestal Nature guarded, here
The traces of primaeval Man appear.
The native dignity no forms debase,
The eye sublime, and surly lion-grace.
The slave of none, of beasts alone the lord,
He marches with his flute, his book and sword,
Well taught by that to feel his rights, prepar'd
With this 'the blessings he enjoys to guard'.

William Wordsworth ]

६, "हम समझते हैं कि वे मूल्य आधारभूत एवं महत्त्वपूर्ण हैं, जिनकी उपलब्धि पर अन्य बहुत-से मूल्यों का प्राप्त होना निर्भर है। उदाहरण-स्वरूप हम पेट भरने को एक विशेष ढग का कोट पहनने से अधिक (आवश्यक) समझते हैं; इसलिए कि यदि पेट में रोटी न हो तो हम बढ़िया-से-बढ़िया कोट पहनकर भी जीवन का अनिन्द नहीं ले सकेंगे" आधारभूत तथा महत्त्वपूर्ण मूल्य वे दृष्कोण हैं, जो सैढान्तिक एवं महत्त्वपूर्ण इच्छाओं को परितुष्ट करते हैं और आधारभूत तथा महत्त्वपूर्ण इच्छाओं की शान्ति सम्बद्ध है।

F WA GHT

古田田田子丁田子

# नामानुक्रमणिका

अ

'अकबर': ५९, १३१

अज्मतुल्लाह खाँ: २२

'अत्तार' : ५१

'अनवरी': १४१, १५२, १६०

'अनीस': १३ (प्राक्तथन , ४९, १३२, २५१,

२५३, २४४, २४६, २४७, २६०,

२६१, २६२, २६३, २६४, २६४,

२६६, २६७, २७०, २७४

'अमानत': ६ (प्राक्कथन)

'अफ़रासियाव' : २५३, २५४

'अवुलकलाम आजाद': १३७

'अबुल हसन' : १२८

'अब्दुस्सलाम' : १८, १९, १४९

'अब्दुर्रहमान विजनौरी (डॉ०) : १३६, १३७

अरस्तू: ६ (प्राक्कथन) अर्जुन: १४ (प्राक्कथन)

अलबन्द : १८

अलीमुल्लाहः ५९

अल्फोब: १३९

'असद' : २५४

असफ्न्देयार/अस्फन्दयार: १८; १९

'असर' लखनवी : २४, १९७; २०१, १९५;

295

असलूव अहमद अनसारी ई १२६

भा

आगा-कल्लब-हुसेन-खाः १२

'आजाद': १९, ६२, १५६

'आज्दी' : ४६, ४८, ४९

'आतिश' : ४९

'आदम' : १३५

'आफ्ताब अहमद': १२९

'आवे-हयात' : १२

'आरज्' : ९०, ९१

'आर्नल्ड' : १(अ मुख) २ (सन्दर्भ-संकेत), २, २४२

fin

'आलमे-खेयाल' : भ

षाले अहमद 'सरूर' : १३२

'आविद' । २४२

आसफ् ुद्दोला ; २०१, २०५

इ

'इक्बाल' । ४, ५२; ५९, १२८, १३०, १३१

'इन्द्र-सभा': ६ (प्राक्कथन)

'इन्शा': १६६

'इवादत' वरैलिब: १२९

'इञ्जे-रशद' : १३७

'इब्नेज्याद': २४८; २५३

'इब्लीस': २४३

'इमाम हुसेन': २४२; २४३; २४४, २४८,

२४३: २४४: २४६. २४७;

२४५; २६५

'इलियट' : ८ (प्राक्कथन), २, ६, १२७; ३०९

'इलियड': २४२, २५२

उ

'लमर खैयाम' : १२७, १३७, २४८

'उफ़ीं' : १३२; १४१, १४२

ए

'एकिल्लिस': २४३, २४२

'एडलर': २०७

'एमिली बोन्ती' । ९८

'एरिक लिंकलिटर': २

'एलिजाबेथ': १७, २९

भौ

'ओन' : २४८

क

'कलीम': = (प्राक्कथन), ११, १५

'कश्मीर': १३२ 'क्लारा': २२०

काजी अब्दुल बदूद: ९० किशुन-कन्हैया: २९८

'कीट्स': १३२ कुमारी: १८ 'कैकाऊस': ३९

कोहे (अलबन्द): १८ 'कोहे वेसतून': १८

'क्राइसिस अनहिउन' : २ क्रिस्टिना रोस्टी : २३९ 'क्रिस्टोफर कॉडवेल' : २३९

ख

खलीलुर्रहमान अज़मी: १३७ 'ब्वाजा हाफ़िज': ५१, ५२ 'खाकानी': १५१, १४२

'खान आरजू': ६७, ६६, ६९, ९०

'खुला': १४१

ग

984, 986, 953, 858, 858

'गुरु नानक' : २९८ 'गो जाली' : १३४ 'गोयटे' : २३

'गोर्की': द (प्राक्कथन)

च

चिरकों: ४

'चेख्व': ५ (प्राक्कथन)

ज

'जहूरी': १३२

जलालुद्दीन अहमद: २३३ 'जॉर्ज सेण्टियाना': २८

जूएशीर: १८ जैहन: १८

'ज़ोक': ९, ४३, ४४, ४४, ६२, १००, १०१, १०२, १०३, १०४, १०४, १०६, १०७, ११२, ११३, १२६, १३२,

१३९, १४१, १७६, १७७, १७९; १८०, १८१, १८२, १८३

'ज्वायस' : ८ (प्राक्कथन)

ਣ

'टरहर्न': ९२

'टाल्स्टाय': ६ (प्राक्कथन) 'ट्रॉजन्ज़': २४०, २५२

'टैगोर' : ५९

ड

'डन' : ३९, ४१, १२६; १२७, २३४

'डारविन': १२७, १३७ 'डी॰ एच॰ लॉरेन्स': २२०

'डुमर' : ५२

त 'ताजुल-मुलूक' : १९६

'तूसी' : १३४

- तूर पहाड़ : ६ (प्राक्कथन)

गेट (जमंन कवि): = (प्राक्कथन), ५१, ५२,१३७ 'तेग्ज्नी': २७२

'दबीर': १३ (प्राक्कथन), २४६, २४१, २४३,

२४४, २४६, २४७, २६१, २६४,

२६४

'दर्द': ६२, ७१, ७२, ७३, ७४, ७४, ७६, ७७, ८३, ८६, १०४, १०७, १२१,

१६९; २९६ ३०१

'दाग' : २१८, २२६, २२७, २३०, २३१

'दान्ते' : ३, ७४, ९४

दारा: ३९

'दिल्गीर': २७४

'दुर्रानी': ९१

न

'नजीर' अकबराबादी : ३८, ६९, ४०, ४९, 937, 958; 754, 756, 755; २९०; २९१, २९२; २९३; २६४, २९६; २१६; २९७; २९८; २९९; ३००, ३०१, ३०४, ३०५; ३०६; ३०७, ३०५; ३०९; ३१०; ३११, ३१३, ३१४, ३१४, ३१६, ३१७; ३१८, ३१९, ३२१

नजम-७, प

'नज्मिनसा' : २०८

धनवाब मिर्जा': २१६

नरगिस: १प

नसीम : १७४; १९८; १९९, २००; २०९;

२१२, २१३, २१४, २३१

श्नादिर' ! १२

'नासिख': १२

'निकोल्सन' : २४, १६४

नीत्से : = (प्राक्कथन)

'नुरा': ५

'नेपोलियन' : ५२

'परसराम': १९६; २२७

'पालवरलिन': १३७

'प्लाटन': ५१

**'प्लेकर': २३** 

'पोल': २२०

फ

'फ़्खरहीन खाँ' : पद; पह

'फरहाद' : १७, १८, ६४, २८८

'फ़ानशाक': ५२

फानहेमर: ५१

'फ़ाराबी'; १२५

फारकी: 50

'फिदवी': १४६

'फिरदौसी': ५१, २४४, २५९, २६०; २६२

फिराक : २६; २९; ३२, ३३; ३४

'फिरोज्शाह': २०८

'फिश्ते': १३७

फायड : ३०; २०६; २०७

'प् लाबेयर' : ५ (प्राक्कथन)

ब

'बकावली': १९९, २००

'बद्रे मुनीर' : २०६, २१०; २१२, २१४, २२७

'बनफ्शा' : १८

'वर्कले' : १३७ 'बर्गसां' : १२८, १३७

'बहजाद' : १८

'बहजाद'-वोमानी : ५ (प्राक्कथन)

'बहादुरशाह': १३४, १४२

'बर्स' : ३०९, ३२२

'बाजिदअली शाह': २०४

बिथोवेन : ६ (प्राक्कथन)

'बीट होफेन' : ४

'बुअली-सीना' : १२८, १३४

'बेदिल': १३२

बेनज़ीर: १९३, १९६, २०८, २११; २२७

'बोडेन-स्टाट' १ ५१, ५२

'बोदलियर': १३७

'ब्राउनिंग' : ८ (प्रावकथन), २८

'ब्लेक': ७५, ९४

म

मंस्र : २०

मजनू : १८, ८२, २८८

'मजिस्ती': १३७

'मलारमे': १३७

मसऊद हसन रिज्वी: १३

मसऊदी : १३७

माइकेल ऐन्जेलो : द (प्राक्कथन)

मानी: १८ 'माम्बटं': १९७

!मारकये-चकबस्त वो शरर': १० (प्राक्कथन)

'माह-रूख': २०८

मिंग-युग : ५ (प्राक्कथन)

'मिडिल्टन मरी': २

'सियां फोकी': १५६

'मिरजा फैज': १४६ 'मिर्जा अफीज': ४२

'मिल्टन' : द (प्रावकथन), १२७, १६२

'मीर' (हसन) : ४, ७, ८, ९०, ३७, ४०, ४१;

४४, ६२, ६३, ६४, ६४, ६६, ६७, ६८, ६९, ७०, ७:, ७२, ७४, ७६, ७७, ७८, ७९, ८०, ८२, ८२, ८३,

904; 900, 990, 994, 994,

984, 984, 200, 209, 203; 204, 209, 204, 208, 290; 299, 292, 283, 298, 298, 284, 222, 238, 264, 248,

२५६, ३०४

'मीर जाहिक': १५६, १५७, १६९

'मीर तकी': १४६

'मीर हमजा': २४४, २४६, २५३

'मुबारक अजीमाबादी': १६

मुहम्मद हसन : ५७, ६१, २४८

मूनस्टार्ट : द (प्राक्कथन)

'मूनालीजा': ४ मूनिस: २७३

'म्सा': ६ (प्राक्कथन)

'मोपासां': द (प्राक्कथन)

'मोमिन' : ५, ६२, १००, ११८, ११९, १२०,

१२१, १२३, १२४, १२६, १४५,

२२४, २२४, २२६, २२७, २३%

'मोहसिन काकोखी': १६७

'मौलवी नुदरत': १४६ 'मौलवी साजिद': १४६

'मौलाना रूम': १२८

य

वास्मन : २३

'युंग' : २०७ 'युलिसिस' : ८ (प्राक्कथन)

र

'रसीद अहमद': ५८, १३%

'राशिख': ११४, १९९

रासिख अजीमाबादी : १५ (सन्दर्भ-प्रन्थ)

'रिचार्डज़': २

रिन्दी : १=

१२४, १२६, १३१, १३२, १४४, रुस्तम : १८, १९, २४३, २४९

'रूकटं' : ४१, ४२

ल

'लका' : २५३

'लान्सलॉट': २२७

'लिण्टहोल्ड' : ५२

'लूक्के': ५२

'लेविस': २

ल्यूनार्दं-द-विन्सी : ५ (प्रावकथन)

व

वकाल-लल हातिमी: ५५

वहशी: २४

वर्ड्ज्वर्थं : ५, ६, ९, ६९, ३०९, ३२३;

३२४

'विक्टोरिया': २९

'वेनिस डि मेलो': ४

'वोल-ओरलियन' : ४८

'वोवेन' : ९२

হা

शमशाद: १८

'शाह कूदरततुल्लाह 'कूदरत': ३७; ३९, ४०

'शिब्ली': ९०

!शिमर': २४४, २४८

'शेक्सपियर': ८ (प्राक्कथन), ९, १७, २८;

१३२, १३७, २५३

'शेख सादी': ५१

'शेली': ६

'शैफ़ता साहेब': २२४

'शोक' (कदुवाई) : १६७, २०५, २१४; २१६;

२१=, २9९; २२०; २२१, २२२, २ १, २३३, २३४, २३४, २३७,

255

स

'सज्जाद हुसेन' : १० (प्राक्तथन)

सरो : १८

नामानुक्रमणिका

'सरोश' : ३०

'सरूर' : ३४, ३४, ४६

'सलीम चिश्ती' : १६८

साम : १८

'मिकन्दर': ३९; ४९

'सिली प्रोदूम' : ७; २०

'सी० डी० लेविस': १३२

सुंबुल : १८

'सुकरात': १३७

सुंग-युंग: ५ (प्राक्कथन)

सूफी: १३४

सैयद एहतेशाम हुसेन : १३६

सैयद नसीर हैदर: 9३

सैंहन : १८, १९

'सोदा' (मिर्जा') : ६२; ७२, ७७; ७८, ७९,

द0, द9, द२, द३, द४, द**१**, द६;

50, 59; 900; 909, 907, 90X;

१०८, ११३, १२१, १२४, १३२,

१३९, १४१; १४२; १४३, १४४,

१४६; १४७; १४=, १६०; १६३,

१६९, १७४, १८८; २०२; २५९;

258

'सोफ़ोक्लीज': ६ (प्राक्कथन)

'स्टाबर्गलिट्ज़': ५२

'स्पिनोजा' : ६; १२७, १३७

'स्विन्बर्न': २१३

ह

'हकीम गौस': १४६

'हजरत अली': २९८

'हजरत अली अकबर': २४२, २४८, २५०,

२४३, २४७, २४६

'हजरते-अब्बास' : २ ४२, २४६, २४८, २४०-

२४३, २६४

'हरबटं' : ९२

## उद् -कविता पर एक दृष्टि

'हज्वे फिदवी': १५७

'हम्बरं उल्फ': १७०

'हमंन स्टाल' ! ५२

'हाकू': १२ (प्राक्कथन)

'हातिमी': २९

'ह.न-युग': ५ (प्राक्कथन)

'हाफिज्' : २३

'हाली': २१, ४९, १३१, १४०, २०८,

२०६, २१४, २१९, २२०

'हीगेल' : १३७

'हुर' : २४४, २५०

'हेक्टर': २४६, २५२

'होमर': २४२

'होरेस': १३७

# पुस्तकों एवं कविताओं की नामावली

अ

'अमली तन्कीद': ३१८, ३१९ 'अन्दाजे-नज्र': १ (आगुख) 'आख्री वसीअत': २३३, २३६ 'आदमी की फिलासकी': ३०९

इ

'आनन्द-विहार के व्यानार' : ३१०

'इएण्ड': १९२ 'इश्कनामा': ५१, १९२

ई

'ईलियड': १६२

उ

जदू ज़वान और फनेदास्तांगोई: २५४ 'जदू-तन्कीद पर एक नजर': १२६ 'जदू-शायरी पर एक नज़र': ११ (प्राक्कथन),

औ

'बौरलैण्डो प्यूरिओजी': १९२

क

'कस़ीदा-दर-हज्वे-अस्प अलमुसम्मा व तजहीके रोजगार'ः १६० 'कसीदा शहर आशोव'ः १५९, १६१

'किताबुल अम्दा': ५६

'किस्सा मेरा भी सानेहा है अजीव': २२२

कोकणःस्त्रः २२० 'कौले-गृमी': २२४ 'काइसिस अनहिउन': २

ग

'गुल्जार नसीम': २१३

ज

'जमाने से जुदा': १ (आमुख)

'ज्ह्ने-इश्कं। १३१

'जिके-मीर' : ८८, ८९, ९१

ड

'डिवाइन कॉमेडी': १९२

त

तिज्करा : ९०

'तरानए-शोक': २०५

'तारीख मसनवियाते-जद्दं': २३३ 'ताज्किरए बहारे वेख्जां': ५७; ५९ 'ताजुलमुलक और वकावली': २२७

'तिलिस्मे-होशख्वा': २५३, २५४

'तैमूरनामा': ५१

न

'नवादिर-उल-कोमला': ९०

'निगार': २४

नुक्दे गालिब: १२६

प

'पयामे-मशरिक': ५२ 'पैराडाइज् लोस्ट': १९२

'प्रायोगिक बालोचना' : १६, ९२, ९९

फ

'फरियादे दाग्': २२६

'फ़रेवे इश्क': २१४

'फित्न कद': २३१

'फ़ित्न-खेराम': २३०, २३१

'फ़ित्न-चंगेज': २३१

फिट्न-चश्म: २३१

'फित्नए-रोजगार' : द &

'फिरदौसी का शाहनामा': २४२

'फिरदौसे-गोग': ३६ 'फेयरी ववीन': १९२

ब

'वंजारनामा' : ३०४

'वते-गराव' : १०४

'बरसात की बहारें': ३१३

'बहार' : ९०, ९१

'वहारे-इश्क' : २१४, २१८, २२०

'बहारे-वे खेजां ; ६९, २०५

'बाइरेन' : १९२

'विजनीरी': १२६

'बड़ मेनिगार': २४

म

'मआसीर': १३ (सन्दर्भ-संकेत), ५४, ५६, ९०

'मआमिनाते इक्क': २२२

'मतला' : १८६, १८९

'मशरिक' की भूमिका: ५२

'मसनवी-ए-सेहारुल बयान्' : २०२

'मसनवी गंजीनए हुस्न': १९४

'मसनवी ख्वाब वो खयाल': २०१, २०२;

'मसनवी शोलए-ध्रक': १९२

मसनवी दर-इज्वे अमीर दौलतमन्द वखील:

Marine Committee of the Committee of the

'मसनवी दर-हज्वे-मीर जाहिक': १४६

- 'मसनबी दर हज्बे शीदी फौलाद खाँ

कोतवाल': १४९

मारकये चकबस्त वो शरर: १० (प्र.वकथन)

'मीर तकी मीर': ५७

'मुआमलात इश्क' : ४१, ९१, २२२

मुगन्नीनामा : ५१

'मुखम्मसे-शहर-आशोब': १५९, १६१, १६२

'मूनालीजा': ४ (सन्दर्भ संकेत)

'मृत्यु' (कविता) : ६९

र

रामचन्द्रजी: १४ (प्रावकथन)

रासिख अजीमावादी: १४

'रुस्तम' वो 'सोहराब' : २४०, २४२

'रोटी की फिलासफी': ३०९

ल

'लेडी ऑफ़ शैलाट': २२७

व

'वेनिस डिमेलो' : ४ (सन्दर्भ-संकेत)

स

'सन्ज ऐण्ड लवज्' : २२०

साकीनामा : ५१ सिम्फोनी : ४

सुखन-हाय गुप तनी : १६६

२०५ 'स्कीट': १९२

ह

हमारी शायरी: १३ (सन्दर्भ संकेत)

हिकमतनामा : ५१

A I Carriellal

# स्थानों की नामावली

अकबरावाद : ८७, ८९, ९०

अरव : २८

ईरान: १८, १३१, १६०

जहानाबाद: १६३

दिल्ली : ९०, ९१, ९२

बोखारा: १३१

मक्का-मदीना : २४६

लखनऊ : १३ (प्राक्कथन), २२४

समरकन्द : १३१

हिन्दुस्तान : ४, १३ (प्राक्कचन), १, १८, २८;

938, 938

'होज-काजी' : ८९

-1

#### English Writers and Poets

Apollo Belwedere : 14 (सन्दर्भ-संकेत) Napoleon : 2 (सन्दर्भ-संकेत)

Edmund Spencer: 50 Nasib: 165

Emily Bronte: 99 Paul Verlaine: 61

Epicurus : 322 Peacock : 13 (सन्दर्भ-संकेत)

Eric Linklater: 14 (सन्दर्भ-संकेत) Robert Burns: 323
F. R. Leavis: 12 Saint-Beuve: 23 (सन्दर्भ-संकेत)

Francesco del Giocondo : 14 (सन्दर्भ-संकेत) Samuel Daniel : 50

Francesco del Giocondo : 14 (4-44-444) Samuel Daniel : 50

George Santana: 55 Shakespeare: 51

Henry Vaughan: 94 Shelley: 15
Humbert Wolfe: 17: Sir William Orpen: 14

James Elory Flecker: 52 Sully Prudhomme: 16
John Lyly: 0 Theophile Gautier: 56

John Lyly: 0 Theophile Gautier: Leonardo da Vinci: 14 (सन्दर्भ-संकेत) T. S. Eliot: 15, 222

Ludwig Van Beethoven : 14 (सन्दर्भ-संकेत) The Venus of Melos : 14

Matthew Arnold : 213 (सन्दर्भ-संकेत) Wordsworth : 2 (सन्दर्भ-संकेत)

Milton: 252

#### Names of English Books and Poems

A Defence of Poetry: 15 Notes on English Verse Satire: 173

A Midsummer Night's Dream: 15 Paradise Lost: 252

Crisis in Heaven : 14 (सन्दर्भ-संकेत) Pardiso : 98

For A 'That And A' That: 322 The Four Ages of Poetry: 13 (सन्दर्भ-संकेत)

Interpretation of Poetry and The Metaphysical Poets: 15

Religion: 55 The Outline of Art: 14

Mona Lisa: 14 The Study of Poetry: 4,13 (सन्दर्भ-संकेत)

New Bearing in English Poetry: 12 The Swiss Peasant: 323





